### NORMAN GOLB

University of Chicago

## The Jews of Medieval Rouen, According to the Medieval Sources

It is well known to generations of French historians and palaeographers that the ancient place-name ROTOMAGUS, designating Rouen throughout early Gallo-Roman times, had by the 8th Century A.D. become abbreviated by natural phonetic change to Rotom, Rodom, and similar shortenings. We may cite the following designations pointed out by various French scholars:

- Amputatis manus ipsius **Rodomum** transmisit (Frodoard, Xème siècle; see Cheruel, *Histoire de Rouen* (18-13), p. xiix).
- Mercatores **Rotomo** commorantes (Dudon de St. Quentin, XIème siècle; see Cheruel, ibid., p. vi).
- Quando Normanni **Rotomum** vastarunt (Orderic Vidal, XIIème siècle, see Cheruel, ibid., p. lxxxv.
- Rotomo, Rodomi, Rotom ci., Rotomio (cited by H. Leclerc, art. Rouen, in F. Cabrol, ed., *Dict. d'archéologie chrétienne et de liturgie*, XV (1950), col. 109.
- Pepin le Bref celebrated Easter in 768 "in Rodomo civitate" and, in 779, Charlemagne lists **Rodomo** among the *portus et civitates* of his empire (Cabrol, ibid., col. 109.
- E. Caron, Les Monnais feodales françaises (Paris, 1882, p. 14, signals that certain coins from the "Trésor de St. Taurin" (Musée des Antiquités de Rouen, inv. No. 1181) bear the legend **RODOM CIFIT** and **RUODOMA CIFITA**. (see previously Leblanc, *Traité historique des monnoies de France* (Paris, 1690, pp. 64-65).

(One need only add that this phenomenon followed the very widespread habit of placename apocopation practiced throughout France in general during Merovingian and later Medieval times, a fact readers may determine for themselves by consulting the many hundreds of such place-name apocopations documented in the various volumes of the Dictionaire topographique de la France.)

What apparently remained unknown to some French savants, however, is the fact that both the same, as well as closely similar, shortenings of original **Rotomagus** may be found in medieval **Hebrew** sources, primarily those of Gallic origin. In his classical study *Gallia Judaica* Henri Gross clearly recognized this phenomenon: under ROUEN (ibid., pp. 622 f):

L'ancien denomination latine de cette ville est *Rothomagus*, d'ou l'adjectif *Rotomagensis*... Au moyen age, ce nom de *Rothomagus*, comme tous les noms de lieu terminés en -agus, fut ecourté et devint *Rothomus* ou *Rothoma*, *Rodomus* ou *Rodoma*, ou encore *Rotoom*, qu'on trouve sur les monnaies du temps des mérovingiens. On explique ainsi que la ville de Rouen soit une fois appellée en hébreu RDWM, dans in ancien récit de persécutions que subirent les Juifs d'Ile-de-France, sous le Duc Richard .... (Ibid., pp. 622-623).

My own first encounter with this phenomenon occurred in the autumn of 1966 at the British Museum, where an ancient letter preserved in its Cairo Genizah collection (MS B.M. Or. 5544, no. 1) proved to be a text concerning the vicissitudes of a certain "Reuben ben Isaac of the city of **R'dom** which is in the land of Frantza." As a result of this identification, it was possible to locate numerous other instances of the apocopated toponym in medieval manuscript writings of Judaeo-French Hebraic scholars. A list of these Rouennaise place-names may be found on p. 455 of my *Juifs de Rouen au Moyen age*, and on pages 620-621 of my *Jews in Medieval Normandy*. The designations include no fewer than 27 occurrences of RDWM, 5 of RWDM, one of RWDWM, and 2 of the well-known later medieval RW'M (pronounced as ROEM). Similarly, the medieval Arabic designation for the city was RADUM or RADHUM: cf, e.g. G. Jacob, *Arabische Berichten von Gesandten an germanische Fuerstenhhoefe* (Berlin-Leipzig, 1927), p. 28.)

It would be a regrettable error, however, to assume that the identification of the history and culture of the Jews of medieval Rouen was made uniquely on the basis of a toponymic analysis alone. That identification only served as a catalyst instigating a parallel historical investigation. Quite obviously, the first such step had to be the study of medieval Rouen itself — the renowned capital city of Normandy in past centuries — with the goal of determining what hints or evidence might possibly be uncovered of a Jewish cultural past likely to be similar to what was known of other important cities northern medieval Europe. Unlike those other centers of medieval culture, Rouen itself regrettably merited no attention whatever in standard modem textbooks as a place of Hebraic culture — itself a peculiar and anomalous situation.

Soon after the 1966 encounter in the British Museum, the necessary investigative project concerned with empirical texts relevant to the Jews of Rouen was begun, and it would continue until publication of my first book on the subject ten years later. During the period of initial investigations, I studied numerous manuscripts and printed texts concerning the city and its environs, including those volumes that, surprisingly enough, included substantial passages dealing with its Jewish inhabitants and their culture, and with specific topographical evidence delineating the ancient Jewish monuments of the city.

Of the several Rouennaise writers making use of manuscript texts in the city's archives, and who had gathered evidence of the presence of an important medieval Jewish community at Rouen, the three most precise in their investigative reach proved to be Rondeaux de Setry (1790), E. de la Querier (1871) and Charles de Beaurepaire (1888). De Setry gave an exact location of the "place aux Juifs," occupying a large parcel of land immediately south of the Rue aux Juifs and just to the north of "la Synagogue,"

while De la Querier presented a fuller description of the synagogue building itself. Beaurepaire, on the other hand described the ancient Jewish quarter of Rouen as a whole, and it was he who expressed the first clear statement that a building to the east of the monumental synagogue had apparently served an academic purpose. These scholars had an intimate knowledge of Rouennaise history, and were well acquainted with the numerous manuscript texts (such as those quoted above) in which the Latin Place-name Rotomagus had undergone its well-documented shortenings.

Charles de Beaurepaire was himself a Rouennaise scholar responsible for significant contributions to the study of the city's medieval history. A century before the 1976 archaeological discovery in the Cour du Palais de Justice, he was assiduously examining documents pertaining to the city's medieval history Among his many writings were, e.g. his Chronique Normande (Rouen, 1870), Nouveau recueil de notes historiques (Rouen, 1888) and Nouveau mélanges historiques et archéologiques (Rouen, 1904). In an article appearing in the 1891-1893 issue of the Bulletin de la Commission des antiquités de la Seine inférieure (pp. 196 ff.), Beaurepaire described aspects of his investigation of the medieval Jewish community of Rouen. In studying the Rue aux Juifs, he made note of the earlier descriptions of the synagogue by Rondeaux de Setry and others, and of the fact that the building remained standing as late as the middle of the 18th Century, being destroyed only a few or several years before publication of his Bulletin article. Emphasizing the fact of its destruction, he stated: "L'appareil des murs et plus encore la hauteur de ce caveau presentaient quelque chose d'extraordinaire, et c'est un sujet de regret pour moi qu'on n'en ait point relevé exactement les dimensions, qu'on n'en ait point pris un dessin pour l'album de la Commission des Antiquités du département" (ibid., p. 197). Early depictions of the monumental synagogue of Rouen include those of Jacques le Lieur (anno 1525) and R. Vernisse (1738). In accordance with ancient Jewish tradition, the synagogue was also surmounted by a tower, whose depiction in le Lieur's plan shows a Romanesque design, and whose very considerable height is indicated in an 181h century architectural plan preserved in the Seine Maritime Archives Départementales entitled "Pignon de la Synagogue."

Although obviously chagrined by the treatment meted out to this historic edifice in its final days, Beaurepaire continued his investigations of that quarter of the city, and in so doing stumbled upon another significant indication of Rouen's Jewish past — one whose subsequent ramifications would become known only many years after his demise. Referring to the same area of the Clos aux Juifs and Synagogue, Beaurepaire states that

Un peu plus loin, toujours dans la même rue, en se dirigeant vers la rue du Bec, il y avait une maison qui aurait servi d'école aux Juifs, d'après un témoignage du XV<sup>e</sup> siecle, que je me rappelle avoir vue, mais que je n'ai pu retrouver. (Beaurepaire, *Communication*, ibid, p. 199).

I saw this statement during a research visit to the Bibliothèque Municipal de Rouen late in the 1960s, and while there in Rouen retraced the route delineated by Beaurepaire, viz: a building known as the School of the Jews located somewhere close to the synagogue but to its east (i.e., "vers la rue du Bec"). This brought one close to the eastern extremity

of the eventual Palais de Justice — but which in A.D. 1499 was being built to house not the eventual Palais but rather the Parlement de Normandie. I surmised that the school spoken of by Beaurepaire had been destroyed several centuries before the synagogue to its west, in order to make way for the construction of the Parlement itself, which was well known to have taken place in the last few years of the 15th century at that spot. This view was then incorporated into the manuscript text of my first book on the Jews of Rouen, which eventually appeared in Israel in the spring of 1976 — only a few months before the discovery of the renowned Jewish monument of Rouen at that same spot, within the courtyard of the Palace of Justice, in the summer of 1976, due to an accidental breach of the pavement by a tractor and its plunge downward into the subsoil. (See below, Appendix, [a].)

When that singular event occurred, however, word of publication of my book had not yet made its way to Rouen, and the city's archaeologists and men of letters pondered how to identify the discovered edifice, whose actually preserved ground floor was soon cleared of debris. After washing down its walls, some of those working at the site began to notice traces of **Hebrew lettering** on them, and drew the conclusion — at the time not at all unreasonable — that the obviously monumental building lying in ruins before them had originally been a synagogue. Professor Michel de Bouard, the eminent archaeologist of the University of Caen and the Institut de France, was thereupon asked to visit the site, and upon his examination he cautiously enough expressed the view, that "if we are dealing with a synagogue, the discovery is sensational."

It was only then, following in de Bouard's footsteps and at the bidding of the local archaeologists, that the Judaica scholar Dr. Bernhard Blumenkrantz of France's CNRS came to Rouen at the invitation of the various officials. Examining the monument, he supported de Bouard's position that the building might likely be a synagogue, but urged a further excavation of the site so as to secure evidence of a ritual apse on the eastern wall (i.e. facing towards Jerusalem). This view was eventually seconded by his younger colleague Dr. Gérard Nahon, who implied, contrary to the actual empirical evidence, that the building had been located on the *northern* side of the Rue aux Juifs, and who referred unequivocally to the discovered monument as that synagogue.

By this time, however — still during the summer of 1974 — word reached Rouen that my Hebrew book on the Jews of Rouen had appeared and was available at the Bibliothèque Municipal. I was then invited to Rouen to present the various genres of evidence testifying to the importance of the medieval Jewish community residing there — e.g., the documentary details pertaining to the precise placement of the community's monumental synagogue, on the southern side of the Street of the Jews; the placement and dimensions of the community's very large cemetery atop the Mons Judaeorum heights located at the city's northwest reaches; and the extensive documentation pointing to the various Jewish scholars of the medieval community and the evidence of their centralized activity in a school of higher Hebraic learning located at Rouen itself. It was during this period that I was asked to prepare a French volume on the medieval history and culture of the Jews of this community.

Meanwhile, during the course of several months following that summer's meetings and activities, the eastern wall of the monument was indeed fully excavated in accordance with Dr. Blumenkranz's urging, but no trace of an apse was discovered either there or elsewhere near the building. In addition, the monument's main entrance proved to be on the *southern* side of the building, whereas medieval rabbinic authorities of the northern regions of Europe had mandated, as scholars in France should certainly know despite their puzzling silence on the subject, that a synagogue's entrance must be located on the *western* wall, i.e. opposite the eastern one which itself was closest to Jerusalem. (See below, Appendix, [b].)

It is, by contrast, no secret that the authentic monumental synagogue of Rouen, located on the *southern* side of the Rue aux Juifs and so presented in historical documents, is naturally depicted, in old representations widely available to scholars and the public, as appropriately having its entrance on the building's western side.

Moreover, shortly before publication of *Les Juifs de Rouen au Moyen Age* (1985), a local scholar of the city, Lucien Delsalle, recovered from the local archives a document of A.D. 1363 which placed the "School of the Jews" ("*l'escole as juys*") precisely where the Hebraic monument of Rouen was discovered six centuries later. The recovery of this manuscript also gave further credence to the scientific reputation of Charles de Beaurepaire, who had come so close a century earlier to revealing this long-forgotten archival mystery. (The text of the complete document is republished in *Les Juifs de Rouen au Moyen Age*, p. 30. See below, Appendix, [c].) Since then, not a single iota of empirical evidence has been brought to light showing that the discovered monument is anything other than what remains of the Jewish academy of learning that graced those premises a millennium ago- a monument that today remains the only archaeological testimony anywhere in Europe to the phenomenon of medieval Hebraic learning in European lands.

What has given special significance to the Rouen discovery is that the specific names and activities of Hebraic scholars associated with the School of Rouen are actually described in medieval manuscripts and old printed sources. One of those scholars, for example, was the renowned magnate Samuel of Falaise, also known in Latin sources as Morellus Judaius or Sire Morel de Falaisia, who from his estate in the Normandy town of Falaise (Auge region) contributed significantly to financial projects of the government, while at the same time occupying himself with matters of Judaic learning. Among his extant Hebrew writings are descriptions both of his student years in the **Yeshivah of Rouen** and of the views of rabbinic scholars who were then teaching in that academy. He states, for example, that "Mon Maitre Menahem interdisait [les boissons à bas de miel en Paques], mais à RDWM après la mort de mon maitre on se montra plus indulgent.... Certains pourtant n'autorisaient le miel qu'acheté par tonneaux entiers...." Elsewhere he states that "à RDWM on n'était pas rigoriste du tout, à l'exception d'hommes d'une piété exemplaire." He speaks elsewhere of "mon maitre Menahem (viz, the eminent Menahem Vardimas of Rouen) et **tous les grands de RDWM** ...."

These observations and similar ones of Samuel of Falaise, as well as statements of other medieval Rouennaise scholars in the many scattered writings preserved by their disciples, demonstrate the characteristic intensity of study that was practiced at the **Yeshivah of Rouen** by its students and scholars. In addition, these same millennium-old observations of the masters go far toward explaining the demonstrable grandeur of the academic building that harbored those learned disciples while in pursuit of their studies.

Likewise, both the placement as well as the several actual depictions of the monumental **synagogue of Rouen** — found precisely in the archives both of the city and of the Seine-Maritime region — leave no doubt as to its precise location on the southern side of the Rue aux Juifs. (See illustrations below, and Appendix, [d].) The depictions themselves clarify the fact that this edifice, with its tower, was built in strict accord with the rules of synagogue construction practiced by the rabbinical authorities of the country's northern regions — rules that are codified in texts that have survived until today.

The demographic parameters of the Jewish community of medieval Rouen have moreover been carefully identified through investigation of various other ancient written sources, examination of surviving buildings and artifacts, and detailed topographic findings. In that age, Medieval Rouen was, by the known empirical evidence, a chief city of Western Europe, and its Jewish community, like those of other important European cities, played a suitable role of cultural and economic importance in the life of the Rouennaise metropolis. However, only in Rouen have we been lucky enough to discover the remains of an authentic medieval Jewish academy.

\* \* \*

We must now add some words concerning the fact that against this entire accumulated body of evidence, Dr. G. Nahon has put forward the proposal — one that is purely arbitrary and speculative — that the term RDWM refers not to Rouen, but to the small town of Dormans, not far from Reims in Champagne-Ardenne. This proposal fails altogether to deal with the etymological evidence concerning the documented use of the pertinent Latin, Old French, and Arabic terms designating medieval Rouen. Furthermore, Nahon presents no evidence of the existence of a Rue aux Juifs in Dormans; nor any archaeological evidence of a Jewish presence in that place; nor any known reference to Jews living in Dormans in a medieval French or Latin document. Finally, the suggestion fails to address the specific historical and geographical evidence contained in various Hebrew manuscripts.

For example, the trip taken by two students from RDWM to Pont Audemer (see JRMA, pp. 151-154), crossing to the *rive droite* etc., makes sense when RDWM is taken in its

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nahon's proposal rests on the speculative interpretation of the toponym RDWM as representing the Hebrew word that means "reclining," hence, for him, a translation of the French word "dormant," sleeping. See Collection des études augustiniennes, Série Moyen Age et Temps Modernes, 48, pp. 29-50 (Paris 2011). This proposal must, of course, be seen in the light of Nahon's various efforts to argue, already before the document discovered by Lucien Delsalle was published, that the monument hebraïque of Rouen was not a school, but a synagogue. Wherever Jews lived, one can expect a synagogue to be found; only where a community of importance existed can one expect to find a yeshibah or school.

normal etymological signification; whereas, if these students had set out from Dormans, the description of the road they took could only be understood as describing a massive and illogical journey, oddly omitting the necessary layovers that would undoubtedly have been mentioned with respect to such a long journey. In every instance where such proposals are made, the investigator must ask which of the two alternative explanations makes better sense in the light of all the existing empirical evidence. Unfortunately, in this instance the proposal being made seems to result from personal motives or from a spirit of opposition, rather than from a serious examination of the existing evidence in the light of basic philological principles.

The better to understand this particular misadventure, we must recall that shortly after the monument hébraïque was discovered, but before relevant manuscript evidence regarding the history of the Rue aux Juifs area came to be known in the city, an eminent archaeologist of Caen had leaned towards the explanation that the building was a synagogue; a well-known French scholar (B. Blumenkranz) specializing in Jewish history had expressed his support of that identification; and a vounger colleague of the latter scholar, Gérard Nahon, soon sided with him. De Bouard eventually began to understand what a medieval yeshiva was, and in the end retreated from his original position; but the two Paris scholars adamantly maintained their opposition to the American researcher's findings. This apparently came to mean that the synagogue identification of the monument had to be defended at all costs; for when relating Rondeaux de Setry's description of the Rouen synagogue — whose opening two sentences ran: "La Synagogue des Juifs. Elle se voit encore à l'entrée de la rue au Juifs, à droite en revenant du marche neuf. — Blumenkranz *omitted* this opening sentence from his own description in face of the fact that it unequivocally described the synagogue as being located on the southern side of the rue au Juifs and near its western entrance.<sup>2</sup>

Afterwords, Blumenkranz's younger disciple attempted to support his colleague's claim that the discovered monument was, or could be, a synagogue by asserting that some ancient descriptions placed one or more synagogues on the northern side of the street, and that, by the same token, the discovered monument could be one such synagogue as Blumenkranz claimed, and not a school. When citing the various statements adduced by him, however, he failed to distinguish between generalized pronouncements of some ancient writers to the effect that the Jews possessed places of worship in their Rouennais areas of habitation — as opposed to *precise* statements of other writers placing the synagogue at 57 rue aux Juifs, and further delineating its exact position by describing the fact "qu'il était situé à l'angle sud-est de la rue aux Juifs et de la rue Massacre." We also have several illustrations of this same synagogue, including the two presented here in the illustrations.

By contrast, one can find no representation of any medieval Rouennaise synagogue apart from that one. Of yet greater concern is the fact that, when mentioning the earlier written descriptions referred to above, Nahon quoted the one by Rondeaux de Setry concerning "La place au Juifs," and also cited Rondeaux's statement that at the corner of this place

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Blumenkranz, Comptes rendus de l'Academie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1976: 682-683; idem, Art et Archéologie des Juifs en France medievale, Toulouse, 1980), p. 296.

"étoit autrefois la synagogue des Juifs" — but then refrained, precisely as had Blumenkranz, from quoting the most significant portion of Rondeaux's statement regarding the exact placement of the synagogue, viz.:

La synagogue des Juifs. Elle se voit encore à l'entrée de la rue aux Juifs, à droite en revenant du marche neuf.

That statement placed the synagogue precisely where it is situated in depictions of the building — depictions that in themselves present an edifice conforming in every respect to the rabbinic rules in effect in medieval Northern Europe governing the architecture of synagogues. (See illustrations below.)

In sum, the idea of (a) Blumenkranz that the discovered Ecole aux Juifs monument was really a synagogue, and the apparent idea of (b) Nahon that the Ecole aux Juifs and the authentic synagogue could really *both* have been synagogues, are not ideas sustainable by any body of bona fide empirical evidence. The same is true of the new "hypothesis" concerning Dormans. These propositions veer toward the ludicrous, and can only confuse readers who are unaware of the facts.<sup>3</sup>

To recapitulate: the shortening of the original place-name *Rotomagus* — to the more concise medieval forms *Rotom*, *Rodom*, *Rothom* and their several close variants — represents a normal phonetic change well documented in French scholarship over several centuries. Such apocopations and other forms of phonetic change are detailed, e.g., throughout the volumes of the *Dictionaire geographique de la France*, and it is not possible to scientifically treat of the history and geography of medieval France and its population without confronting its related onomastic diversifications throughout that lengthy period of time.

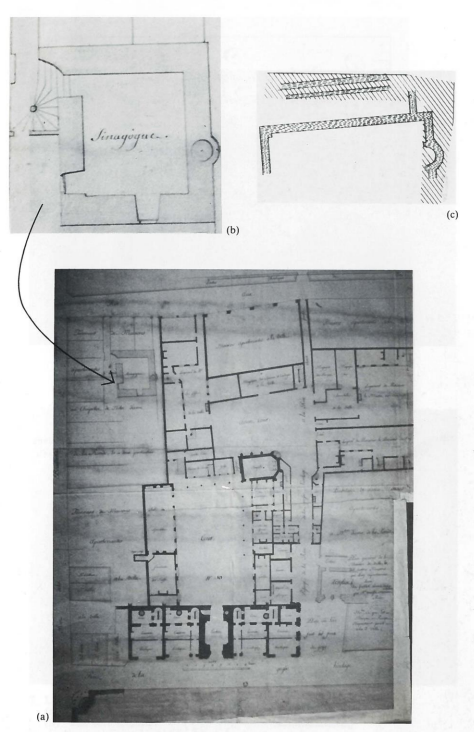
The existence *per se* of an important Jewish community in medieval Rouen, however, is not merely known from dissertations based upon onomastic investigations, but is itself acknowledged in various text-sources located in the libraries of France, and particularly, of course, in those of both Rouen and Paris. These sources describe a Jewish *vicus* or *terra* — i.e., a recognized and licit quarter — with a main street running through it, in the very center of Rouen; a surrounding wall that apparently defined the Jewish quarter's original boundaries; a clos or place aux Juifs within the quarter; a Monumental Synagogue located at the south-west corner of the rue aux Juifs; an *Ecole aux Juifs* located on the northern side of that street; an extraordinary mansion in possession of the

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> One is further obliged to indicate that the same author has in recent years continued to persevere in his puzzling ad hominem rhetoric. In his article "Les Juifs de Normandie au moyen Age," in Institut d'Etudes Augustiniennes (Paris, 2011), pp. 29 ff.), he persists in calling the Ecole aux Juifs de Rouen a "synagogue" despite the fact that not a shred of empirical evidence warrants this identification; and he refrains from mentioning the actual evidence that proves it to be a rabbinic school. We must also add that the effort of one of Nahon's former students to excavate elsewhere in the vicinity of the *Ecole rabbinique*, in the apparent hope of finding a synagogue there, has likewise met with no success. On the other hand, the efforts of Nahon and his students have certainly succeeded in discouraging the municipal authorities, who are not competent to judge controversies of a "scientific" appearance, from presenting the *monument hébraïque* to the public.

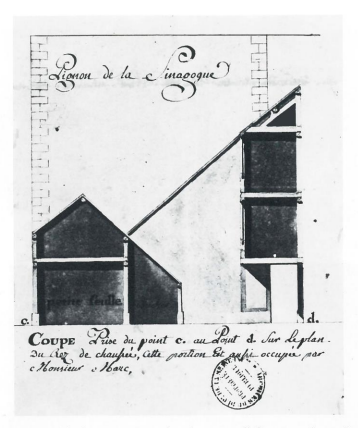
Jew Bonnevie; a large, specified area outside the walls, constituting the "Mont aux Juifs" where this community possessed its own cemetery — all this among houses, lands and gardens belonging to the Jews both within and outside their quarter which were finally expropriated by the Rouen municipality after expulsion of the Jews from the city in1306. All of the essential sources were, I trust, treated in my Rouen volumes in a normally investigative manner, but never without the onomastic evidence which must form a similarly essential part of historical research dealing with the medieval past. Despite all this variegated evidence, however, M. Nahon appears strangely reluctant to acknowledge that there was an *Ecole aux Juifs* in the capital of Normandy.

The monumental architecture of the *Ecole aux Juifs* itself does not, however, follow well-documented rules of *synagogue* architecture mandated by rabbinic figures in northern Europe, but represents another phenomenon, one that evokes the Jewish *intellectual* culture of medieval Rouen — a culture that also existed, of course, in other major cities of medieval France such as Paris and Reims, where both synagogues and schools could of course likewise be found. (See below, Appendix, [e].) The difference is that the Rabbinic School of *Rouen* is the only medieval *yeshivah* of France, and indeed of Europe, whose vestiges have survived until our own time — for which reason alone it should obviously be treated as a national treasure both protected by the government of France and respected by its people.

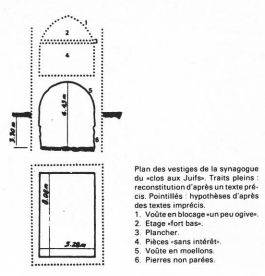
Fig. I. The ancient monumental synagogue of Rouen (no. 20), south side of the Street of the Jews. (For other illustrations concerning the Jews of medieval Rouen, see the iconographic repertory between pages 433 and 439 in *Les Juifs de Rouen au Moyen Age* (Presse Universitaire de Rouen, 1985).



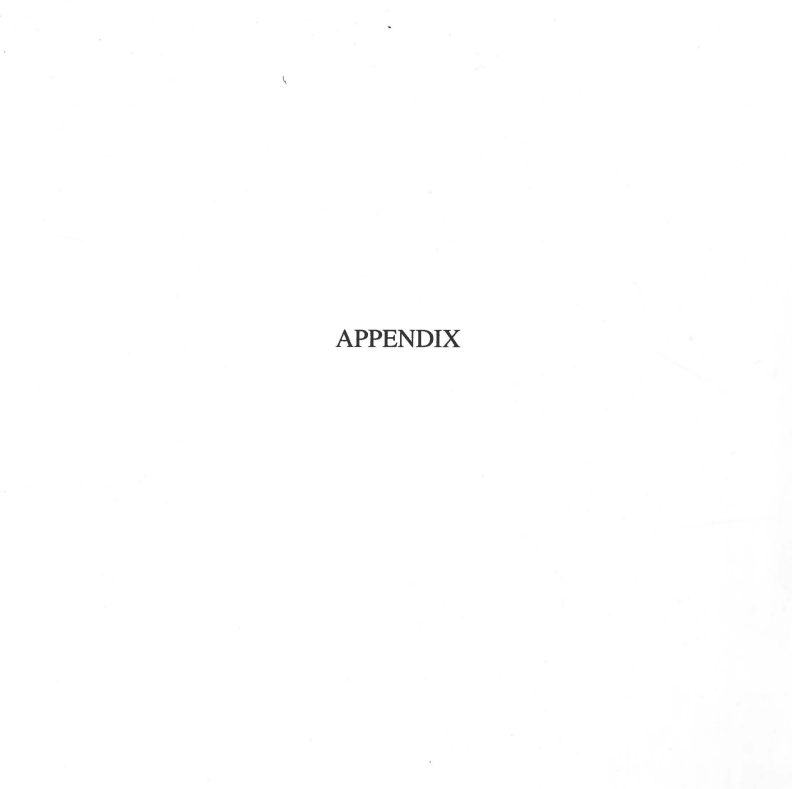
5 (a) « Plan général de la maison de ville et des autres maisons qui lui appartienne » par R. Vernisse (1738). Manuscrit, Bibliothèque Municipale de Rouen.
(b) Détail montrant la « synagogue » dans le même plan.
(c) L'abside dans le mur est de l'ancienne synagogue de Francfort.



6 (a) « Pignon de la synagogue » plan du xvIIIe siècle conservé aux Archives Départementales de la Seine-Maritime.



(b) Plan de la synagogue par A. Gasperini (1976), d'après la description littéraire d'E. de la Querière (1821).



(a)

N. Golb, *Toledot hayehudim be'ir rouen bimé habenayim* (Tel Aviv: Dvir, 1976), pp. 230-238.

ifg. 3; וראה צילום 28). בתכנית זו צוין המקום המדויק של בית הכנסת, והוא קרוב לסימטת רחוב היהודים ורחוב Massacre, מאחורי בניינים שהיו שם בעת הכנתה.

החוקר Beaurepaire מביא עוד עדויות כי במאה הי״ח זיהו את הבניין הזה כבית כנסת של היהודים החוקר Beaurepaire מביא עוד עדויות כי במאה הי״ח זיהו את הבניין (Communication', p. 198). הוא גם מציין כי שנים מספר לפני כתיבת מאמרו הרסו את הבניין מס׳ 55 ברחוב היהודים, ומצאו למטה ממנו שרידי בניין עתיק, והוא סבור שאל ההיו שרידי בית הכנסת:

... on put voir, pendant plusieurs jours, une construction souterraine en bons matériaux, éclairée du côté du midi par une fenêtre grillée de barres de fer. L'appareil des murs et plus encore la hauteur de ce caveau présentaient quelque chose d'extraordinaire, et c'est un sujet de regret pour moi qu'on n'en ait point relevé exactement les dimensions, qu'on n'en ait point pris un dessin pour l'album de la Commission des Antiquités du département. (Ibid., p. 197)

ובכן, מחלקת העתיקות המחוזית לא טרחה לצייר את שרידי הבניין, שעשו רושם בלתי רגיל על חוקר זה. רוחב הבניין היה יותר מחמישה מטרים, ואורכו יותר משמונה מטרים – כלומר מידות לא גדולות—אולם גובה והיה גדול במידה לא פרופורציונאלית (ראה בציורו של מר גאספריני). העובדה שהיו ציורים על כותלי הקומה השנייה של הבניין מוכיחה שקומה זו היתה חשובה בעיני בעלי הבית; ואולי התפללו היהודים שם, ולא בקומת הקרקע. את אבני הבנייה הגדולות ואת עומק היסודות בקרד קע אפשר להשות עם אלה של עוד בניין עתיק, שנמצא מתחת לרצפת מאפייה גדולה בצד הצפוני של הרחוב הסמוך, הוא Gros-Horloge (ראה בצילום 30). חדר תת־קרקעי זה היה מאחורי חדר המאפייה שלמעלה, כלומר סמוך לחצר ולמבוי שבין רחוב Gros-Horloge לרחוב היהודים; ומעניין ביותר כי מאחורי החדר הזה היה שער שכעת הוא סתום. אילו חפרו דרך השער הזה בכיוון צפונה, היתה החפירה מגיעה אל יסודותיו של בית הכנסת ברחוב היהודים. מתעוררת אפוא השאלה למה נבנה שער כזה מצפון לאותו חדר גדול ומפואר, ואם היה אי פעם קשר כלשהו בין הבניין העתיק הזה לבניינים ברחוב היהודים, ובעיקר לבית הכנסת העתיק.

בית כנסת עתיק זה היה הבניין היחיד שנודע בעת החדשה כשריד של היישוב היהודי ברדום בימיד בית כנסת עתיק זה היה הבניין היחיד שנודע בעת החדשה כשריד של היישוב היהודי ברדום בימיד הביניים. אולם נדמה שגם הישיבה הגדולה של רדום (ראה לעיל, פרקים ו, יא) לא מיד נהרסה, אלא בניינה היה קיים במאה הט"ו. וראה את דברי Bamême rue, en se dirigeant vers la rue de Bec, il y avait une maison qui aurait servi d'école aux Juifs, d'après un témoignage du xv° siècle, que je me rappelle avoir vu, mais que je n'ai pu rétrouver' (ibid., p. 199). חבל מאוד על אבדן העדות הזאת על הישיבה, שהיתה אולי מאפשרת לחוקרים לדעת את מקומה המדויק ברחוב היהודים. העובדה שבניין זה לא נזכר לאחר המאה הט"ו מאשרת את ההשערה שהיה בצד הצפוני של הרחוב, ושנהרס בזמן בניית בתי המשפט בסוף המאה הט"ו.

לפי מסורת מקומית היה בית המטבחיים של היהודים ברחוב היהודים קרוב לבית הכנסת, בתוך Dubosc, 'Les Synagogues', באהר . Corneille בניין שלאחר מכן היה בית המלאכה של המו״ל של p. 177: 'On sait . . . que la boucherie juive . . . a longtemps existé dans cet endroit, dans une maison où Laurens Maurry, l'imprimateur de Pierre Corneille, eut son atelier.'

#### נספח יב

## על הרחוב והרובע של היהודים. ועל בתי הכנסיות ובית הקברות שהיו להם ברדום

בספרייה העירונית ברואן יש חומר רב על מגורי היהודים שם בימי־הביניים, ותודתי נתונה לספרנים על עזרתם האדיבה כשהשתמשתי בחומר הזה שם בקיץ שנת תשכ״ט ובאביב שנת תשל״א. מבדיקת אורתם האדיבה כשהשתמשתי בחומר הזה שם בקיץ שנת תשכ״ט ובאביב שנת תשל״א. מבדיקת החומר למדתי שעד ראשית המאה הי״ט שרדו ברחוב היהודים וגם ברחוב הגדול rue des Carmes (לראה במפה), לא מעט בתים מימי־הביניים, ובכללם גם שרידי בתי כנסיות. וראה דברי Periaux: 'On voit encore des preuves de l'existence de synagogues dans une partie des caves de la rue aux Juifs, vers le Palais de Justice, et dans quelques-unes de celles de la rue des ... ברם כיום אין שום שריד מחורבות אלו.

הבניין הכי חשוב היה עד אמצע המאה הי"ט קרוב לבניין המפואר של בתי המשפט, אך בצד הדרומי של הרחוב. זה היה בניין מרובע גדול בן שתי קומות, שלפי מסורות מהימנות היה בית כנסת בימי-הביניים. את הבניין הזה תיארו כמה אנשים, וביניהם Rondeaux de Sétry, בהערותיו למפת בימי-הביניים. את הבניין הזה תיארו כמה אנשים, וביניהם 1782 (היא שמורה בספריית רואן), העיר העתיקה שצייר. ב'תכנית שנייה של העיר רואן', שצייר בשנת 1782 (היא שמורה בספריית רואן), כתב על בית הכנסת הזה: C'est un grand pavillon de pierre presque carré, qui a deux המפרס מלומים למפכה משל בית הכנסת הזה: voutés, dont l'intérieur est un demi souterrain de dix-neuf pieds d'élévation.' את מקום בית הכנסת ראה בהעתק מפה זו שהבאתי כאן, צילום 6 (הוא צוין במספר 20). מפה זו, עם הצארי המחבר, הופיעה גם בתוך ספרו של Description,) Querière .(Notices, pp. 595 f.) Laverdy של כותלי בית כנסת זה. בספרו מצאתי את התיאור המפורט ביותר. הוא מציין כי בניין זה נמצא ברחוב היהודים, מאחורי הבית הנוכחי מס' 57, וכי הוא 'מעורב עם בנייה מודרנית'. הוא מוסיף ואומר:

Il consiste d'abord en une salle longue de vingt quatre pieds et demi, large de seize pieds et demi, et haute de dix-neuf pieds et demi. Cette pièce, solidement construite en pierre de taille, est enfoncée de dix pieds au dessous du sol, et il est à remarquer que, sur cette profondeur, six pieds du partour sont construits en pierres non parées. La voûte est faite de moellon. Les murailles ne présentent d'autre ouverture que deux meurtrières du côté du midi, vers le haut. On arrive à l'étage supérieur par un escalier placé en dehors. Divisé en plusieurs pièces, il ne présente rien de curieux. La voûte qui termine l'édifice n'est séparée de cet appartement que par un plancher fort bas; elle est un peu ogive et fait de blocages; on y aperçoit encore de légers fragments de peinture à fresque.

לפי התיאורים האלה הואיל האדריכל מר Alain Gasperini, איש רואן, לצייר בשבילי את התכנית של בית הכנסת (ראה צילום 32). הוא גם הואיל בטובו לשלוח לי העתק של תכנית בית העירייה של רדום והבניינים הסמוכים לו, שהוכנה בשנת 1738 ונתפרסמה בספרו של Cerné של רדום והבניינים הסמוכים לו, שהוכנה בשנת 1738 ונתפרסמה בספרו של

'a vico de Dordonne per ante: Paroisse Notre-Dame-de-la-Ronde מודת בתוך בתוך ה-1267, Alaine Sadourny מודתי נתונה למר usque ad terram judaeorum per retro' (ibid., G. 6716). שהעירני על התיאור הזה.)

'Mention d'une maison "dessus: סביב הרובע היהודי היתה כנראה חומה, כפי שמרמזת מובאה זו: la porte de la rue as Gyeus" dans un acte du 19 avril 1341, Cartul. de la Cathédrale, no. 8, la porte de la rue as Gyeus" dans un acte du 19 avril 1341, Cartul. de la Cathédrale, no. 8, sol. 28' (Beaurepaire, p. 196, n. 2) 'Il semble que [le Clos-; Dubosc שהרחוב, על הבתים שמשני צדיו, היה מוקף חומה. השווה את דברי aux Juifs] devait être entouré de portes murailles assez hautes, dont on a retrouvé les vestiges derrière la maison Guérin' ('Les synagogues', p. 174).

באמצע המאה הי"ט היו חפירות ברחוב היהודים וסביבו, אך הן לא העלו שום עדויות ברורות על מגורי היהודים שם בימי־הביניים. את יסודות החומות שנתגלו אז ברחוב des Carmes, בסימטת רחוב היהודים שם בימי־הביניים. את יסודות החומות שנתגלו אז ברחוב סמוך לרחוב Saint-Lo ייחסו הארכיאולוגים לתקופה הרומית (סיכם חפירות אלה היהודים ובעיתונה של רואן (Journal de Rouen ,19 fév. 1859; 19 mars 1859; 10 avril 1859) אולם יש עדויות שחומות אלו היו עדיין קיימות בימי־הביניים, ואפילו לאחר מכן:

'... La Muraille antique a été entaillée sur toute sa hauteur, quand on construisit l'une des parois des très anciennes caves normandes, à arceaux ou contreforts circulaires, qui existaient sous les maisons actuellement démolies. (*Journal de Rouen*, 10 avril 1859)

מסתבר שכל השטח שבתוך החומות היה ידוע בשם 'אדמת היהודים'.

באשר לגודל רובע היהודים, אציין ראשית כול את הכתוב בשטר מ־1306, המעניק לעיר את כל מה שהיה רובע היהודים (לעיל, נספח יא). לבד מבית הקברות (ראה את החומר עליו שהבאתי למטה, מה שהיה רובע היהודים (לעיל, נספח יא). לבד מבית הקרקעות, הנכסים וכל מקרקעים שהיו ליהודי רואן בספיר השטר את 'הבתים, הגנים ... הקרקעות, הנכסים וכל מקרקעים שהיו בעלי אדמות בסביר בעיר רואן וסביבותיה. (נדמה שלא מעט מהיהודים שגרו בתוך הרובע היהודי היו בעלי אדמות בסביר בות העיר, כדוגמת מר ראובן ב"ר יצחק הזקן ור' יעקב ב"ר יקותיאל במחצית הראשונה של המאה הט"ו ידע הנוטריון האפוסטולי Pierre Cochon לומר:

MCCC et XVIII [!]. Les Juys qui tenoient à Rouen beaucoup d'eritagez ès parroisses de Saint Erblant, Nostre Dame la Roonde et à Saint Lo, et avoient une rue appellée la rue aux Juys, et encore est appellée, et estoit leur moustier en une place de present appellée le Clos as Juys, furent boutez hors de la dicte ville, et leurs heritages confissiez au roy. (Delisle, Recueil, XXIII, p. 224)

הוא מזכיר אפוא כי לפני גירושם היה ליהודים רחוב בשם ׳רחוב היהודים׳, כי היה להם בית כנסת במקום שכינוהו 'le Clos as Juys', ויתר על כן – כי היו להם ׳הרבה ירושות׳ בשטחים שונים של הכנסייה.

:(Mélanges, pp. 80 f.) Fiquet et al. גבולות השטחים הכנסייתיים האלה תוארו בידי St. Herblant: Des 4 Vents, en partie—de la Chapellerie—parvis de N. D., en partie—des Carmes, en partie—Grosse Horloge, en partie—du Bec, en partie. חוקרי רואן הזכירו גם בתי כנסת נוספים בעיר העתיקה. אולי היתה הכנסייה-Notre-Dame-de-la חוקרי רואן הזכירו גם בתי כנסת נוספים בעיר העתיקה ברחוב Saint-Lo:

Quelques anciens historiens, entre autres Taillepied, affirment que l'église de Notre-Dame-de-la-Ronde, aujourd'hui disparue, aurait dans l'origine servi de synagogue. L'auteur des *Lettres sur Rouen* fait aussi mention d'une vieille chapelle, qui était dans la rue Saint-Lo, au-dessus de la rue Boudin, et qui aurait servi au même usage. (Periaux, *Dictionnaire*, p. 339)

במשפט השני הכוונה לספר Lettres sur la ville de Rouen מאת בלי הוכרת שם בלי הוכרת שם מחברו ברוּאן בשנת 1826, המחבר הזה\* אומר שם:

Il existait autrefois, dans la rue Saint-Lo, un peu au-dessus de la rue Boudin, une vieille chapelle, qu'on croit avoir servi originairement de synagogue: cette chapelle, situeé au fond d'une cour, fait aujourd'hui partie d'une propriété particulière. L'on m'a assuré que dans les titres, il était fait mention d'une ancienne synagogue au même endroit, ce qui parait assez probable, puisqu'elle se trouvait dans le quartier assigné aux Juifs. (pp. 153–154)

לפי Beaurepaire בית כנסת. (VI, p. 58) Encyclopédie Larousse du XXe siècle היתה גם היא לפני כן בית כנסת. אולם אין כנראה ראיות ברורות לזיהויים אלה, וגם Beaurepaire מיד לפני כן בית כנסת. אולם אין כנראה ראיות ברורות לזיהויים אלה, וגם היהודי של היחודי של היהודי של הדום שמעות המלה (Nouveau recueil, pp 46-47) כבית כנסת (Notre-Dame-de-la-Ronde מטיל ספק רב בזיהוי של גוף הספר ראינו כי התחום היהודי של רדום מוגדר לפעמים בתעודות לאטיי vicus judaeorum (ראה לעיל, עמ׳ 70-73), אולם לא ברור אם משמעות המלה מאת הכיכר בכל התעודות, שהרי אפשר לציין בה את הרובע כולו, או את רחוב היהודים, או אף רק את הכיכר שהיתה באמצע הרובע. בשטר מכירת הקרקעות של יוסי ביר׳ יצחק משנת 1203 (עמודים 70-73 לעיל ונספח ו) צוין שהיתה למוכר אחוזה (vico Judaeorum). אולם בהמשך השטר כתוב כי אחוזה או על הכיכר, שאם לא כן היינו צריכים להבין שקרקעות היהודי יוסי לא היו בתוך הרובע היהודי, אלא רק סמוכים לו! המונח הזח נזכר גם בתיאור השרפה הגדולה, שיצאה מן ה־"vico Judaeorum" אלא רק סמוכים לו! המונח הזח נזכר גם במונח (לעיל, הערה 185), וכאן אי אפשר לדעת למה בדיוק הכוונה. במאה הי"ג נזכר התחום היהודי גם במונח "terra judaeorum" אד מת היהודים. ברשומות 'a vico usque ad terram judaeorum' הארכיון יש הערה משנת 1156 (Archives départementales de Seine Maritime, Série G. 4302. Clerc de Ville.)

<sup>&</sup>quot;Comme les Juifs ne sont plus persécutés aujourd'hui, בומה שלא היה מאוהבי ישראל, כפי שמעידים דבריו הבאים: ils habitent partout où bon leur semble; c'est-à-dire partout où ils espèrent gagner de l'argent, et notre ville en possède un certain nombre. Ils ont une espèce de synagogue située dans le passage de St-Jean, administrée par un rabbin et deux notables, dans laquelle ils se rassemblent tous les samedis pour prier ensemble, en attendant l'arrivée du Messie: laissons-les dans cette attente, et retournons au Palais de Justice, que cette petite digression sur les enfants d'Israel m'a fait perdre un instant de vue.' (pp. 154-155)

(L'habitation, p. 68), באותו חלק של העיר שבו היה רחוב היהודים וגם הרבה כנסיות נוצריות מכונה 'la première zone', והוא החלק היותר עתיק של העיר) ישבו הרבה כמרים ואנשי הכנסייה, ולצדם היושבים בשטח היהודי – כלומר היהודים עצמם – שלא נמנו עם שאר אנשי העיר לשם גביית המסים; ולפי אומדן המובא בהמשך דבריו הגיע מספר כל אוכלוסי חלק זה של העיר במאה הי"ג לאלפיים עד ארבעת אלפים. לפי דברי ר' בנימין מטודילה היו בזמנו (באמצע המאה הי"ב) שלוש מאות יהודים (אולי ראשי משפחות) בכל אחת מן הערים נרבונה, לוניל ומרשייל, ומסתבר שברדום, שהיתה אז העיר החשובה ביותר בנורמנדיה ואחת הערים החשובות של אירופה, היה מספר היהודים גדול מזה פי שלושה או ארבעה. אכן לפני אמצע המאה הי״ב חיו, לפי המשוער, אלפיים יהודים בנרבונה (ראה: (באלפיים יהודים (באלפיים יהודים (Iewish Encyclopedia, IX, p. 169), וגם בלונדון היו בזמן הגירוש של שנת 1290 כאלפיים יהודים שרדום מרדום של העברת יהודים מרדום (Jacobs, 'London', p. 179). אם נביא בחשבון את העובדות הידועות לנו על העברת יהודים מרדום לאנגליה; את דברי ר׳ שמואל מפליז על החכמים הרבים שהיו ברדום בימי נעוריו ועל אינטנסיביות החיים של קהילה זו; את עניין התקנה על הנשים שלא תיעגנה, שתוקנה ברדום לפתרון בעיה חשובה שהעסיקה אז את יהודי העיר; אם נזכור את כל אלה, עלינו להסיק שהקהילה היהודית של רדום מנתה במאה הי״ב לפחות אלף גברים, והדעת נותנת שעם נשים וטף הגיע מספר נפשותיה לשלושת אלפים או ארבעת אלפים. העדויות שהבאתי בפרקים אחדים של הספר מוכיחות לדעתי כי מספר היהודים ברדום פחת במאה הי"ג; ולכן האומדן שמביא Quennedy על מספר אוכלוסי חלקה העתיק של העיר (ובכללו הרובע היהודי) – בין אלפיים לארבעת אלפים איש – נראה סביר.

אכן בהתאם למספרים אלה היה בית קברות גדול מאוד ליהודי רדום מצפון־מערב לעיר, מחוץ לחומותיה. לפי Communication', p. 199, n. 3) Beaurepaire לחומותיה. לפי 'Cette terre est mentionnée dans un état du domaine de Rouen, בתעודות מן המאה הריה: du XIIIe siècle, conservé à la Bibliothèque de cette ville. "Du cimitière as Juieulz." — Richard de Monte Judeorum, mentionné dans une charte de 1246; Mons Judaeorum, mars 1256 (v.s.). — Arch. de la S.-Inf., .F. du Chapitre, Clerc de Ville. Saint-Jean.' על הכינויים ׳בית הקברות של היהודים׳ ו׳הר היהודים׳, היה השטח הזה, או ביתר דיוק חלק ממנו, 'Un autre acte de 1476 cite "la rue Saint-Mor, piéça nommée Saint-: clos aux Juifs' ידוע גם בשם Nicolas, b.d.c. la rue tendant de la rue Saint-Mor à la porte de Bouvreil, d'autre côté le מצד מוגבל מצד. clos aux Juifs . . .' (Periaux, Dictionnaire [1870], p. 577). מערב על־ידי הדרומי על־ידי רחוב, rue St. Nicolas, שנקרא לפנים St.-Maur, ומצדו הדרומי על־ידי רחוב rue Porcherie שנקרא לפנים Pouchet כפי מה שקבע rue Porcherie שנקרא לפנים, Pouchet 'du côté du Mont-aux- השטרות. חוקר זה מוסיף ואומר שם כי התחום הזה השתרע הלאה 'Les rues de Blainville et de Campulley ont été כלומר בכיוון צפוני-מערבי, וכי, Malades' יואת אומרת ששני רחובות אלה חוצים כיום שטח שהיה כלול בתחום בית – ouvertes récemment' הקברות (ראה בצילום 34).

בשביל לעמוד על גודל שטח בית הקברות אני מביא כאן במלואו את הנוסח של העתק שטר משנת 1442 שמצאתי באוסף של הספרייה העירונית של רואן:

Item, deux lettres en parchemyn atachees ensemble. La premiere passee devant Henry Le Vigneron, tabellion a Rouen, le vingt six<sup>me</sup> de fevrier mil quatre cens et ung.... Notre Dame de la Ronde: Du Bec, en partie—Gros Horloge, en partie—Enclos de la Ville—aux Juifs, en partie—Massacre et reprises—des Vergetiers, en partie. St. Lo: 1<sup>re</sup> centaine. Neuve S. Lô—S. Lô, en plusieurs reprises—Enclave du Palais—Neuf Marché—dans le Palais—Cour de Palais—Boudin, en plusieurs reprises—du Bec, en partie—de la Poterne. 2<sup>me</sup> centaine: Aux Juifs, en partie et reprises—des Carmes, en partie et reprises—S. Nicolas, en partie—de la Châine, en partie.

:Rondeaux de Sétry כתב בתיאור מפתו:

La place aux Juifs. La cour du palais en occupe présentement une grande partie. Cette place, au coin de laquelle etoit autrefois la synagogue des Juifs, fut réunie au domaine ... Elle devint Marché aux herbes en 1429. On commença d'y bâtir la grand' chambre du Palais en 1449. Peu d'années après, le marché fut transporté dans une place voisine que l'on forma exprès, à laquelle on donna le nom de Marché neuf. (Laverdy, Notices, p. 596)

Le Marché neuf. Cet emplacement faisoit autrefois partie du quartier des Juifs: il étoit rempli de maisons; mais, en 1545, il fut rendu en arrêt, par lequel, vu que le marché qui se tenoit dans la place aux Juifs qui est maintenant la cour du Palais, troubloit les audiences, on ordonna que ce marché seroit mis ailleurs. En conséquence, les officiers municipaux achetèrent les maisons qui étoient sur le terrain où est le marché neuf, les firent abattre, et y établirent le marché: la rue qui se trouve dirigée dans le milieu de cette place, prit alors le nom de rue Percière, ou Percée. (ibid., p. 598)

ממובאות אלה מסתבר שנוסף על הבתים שברחוב היהודים עצמו, היו ליהודים בתים גם ברחובות הסמוכים לו. 'כיכר היהודים' היתה בתוך הרובע היהודי, מצפון לרחוב היהודים, בחלק המערבי של השטח שבו נמצאים כעת בתי המשפט (ראה צילום 5 ). השטח הזה היה לשוק ירקות במאה הט"ו. "של השטח שבו נמצאים כעת בתי המשפט (ראה צילום 5 ). השטח הזה היה לשוק ירקות במאה הט"ו. Joignant d.c. :(Dictionnaire, ed. 1870, p. 338, n. 4) Periaux "להה גם את המובאה אצל au clos as Juis, à présent nommé le Marchié.' (Cartulaire de Saint-Denis, 8 janv. 1440, 63.) השטח שהיה ממערב ל'כיכר היהודים' היה שייך גם הוא ליהודים; בנייניו העתיקים נהרסו במאה הט"ו, כשהעבירו לשם את השוק, ומאז נקרא בשם 'Le marché neuf' (מאוחר יותר נודע בשם Place הט"ו, כשהעבירו לשם את השוק, ומאז נקרא בשם 'לדי רחוב מערבה מן השטח הזה; אולם קשה להאמין שמקום זה (המוגבל כיום ממערב על ידי רחוב ל'ברה מלובע היהודי, כי במזרח התחיל הרחוב, לפי העדויות, ברחוב des Carmes המערבי של רחוב היהודים ולא באמצעו, או קרוב לאמצעו, כפי שהיינו מצפים. בייחוד מסתבר שהיה הרובע היהודי היהודים ולא באמצעו, או קרוב לאמצעו, כפי שהיינו מצפים. בייחוד מסתבר שהיה הרובע היהודי מיהודי רדום לכל גלילות אנגליה לאחר הכיבוש, ולפי העדויות על מציאותם של חכמים יהודיים מיהודי רדום לכל גלילות אנגליה לאחר הכיבוש, ולפי העדויות על מציאותם של חכמים יהודיים 'רבים' בעיר זו בסוף המאה ה"ב (בעיקר דברי ר' שמואל מפליז, לעיל, פרק יא).

Quennedy יברי לנו עדויות ברורות על מספר היהודים שישבו בשכונתם ברדום, לפי דברי

La deuxiesme passee devant Fralm Anfrye [Aufrye?], tabellion a Rouen, le vintme de janvier [mil] quatre cens quarante deux. Comme Guilleme Alorge et Jehanne Dutot, sa femme, demeurans a Sainct-Vincent, confesserent aivir prins a rente de Pierre Daron, procureur general de ladite ville, une piece de terre nommee les [fol. 74 a] mont clos et cimetiere aux Juifz, assise soulz et environ Sainct Mor hors ladicte ville pres le chastel en la parroisse Sainct-Patrice, vielle piece limitee en deux parties, l'une partie nommee le mont ou Cymetiere aux Juifz contenant deux acres, troys vergees et dix perques, et ledit clos contenant deux acres, en ce comprins une portion de ce ou sont a present unes butes qui contiennent une vergee. Le toult ensemble contenant quatre acres, troys vergees et dix perques, anciennement bournez i'oux[te?] la rue appellee Varvot entre la rue par ou l'on va a Varvot en la rue de Sainct-Nicolas de Beauvoir, d'un coste a la terre qui fut Guillaume de Harcourt a cause de Denise sa femme, et d'autre aboutant d'un boult a la terre qui fut Vincent Michel, et d'autre boult aux heritages qui furent Jehan de Linsez [?], les hoirs Jehan Pellerin, Guillemete la Pellee, Richard Verete, Godeffroy Lallemant, Jacques Barre, Jehan Mutel et Jehan de Caudebec, par le prix de huit livres tournoys de rente par an, dont lors fut baille en assiecte six livres tournoys de rente en deduction d'icelles huit livres de rent, c'est assavoir quatre livr[e]s tournoys de rente deulz ans dits mariez a cause de ladite femme par Symon Houllette, plastrier, restans de six livres de rente sur la maison cy desous bournee en la premiere lettre, assise a Sainct Jehan, et quarante solz tournoys de rente que ledit Guillemme Alorge avoit pris nagueres eulz et acquis a tiltre d'eschange dudit Daron en son propre et prive nom. Ledit Daron en son prive nom avoit acquis lesdits xl solz tournoys de rente de Jehan Morelet, es-cuier, seigneur de Quenonville, lesquelz quarante solz tournoys estoient cretz [?] et de la par fieffe ferte. a Guillemme Davoult par Jehan Morelet, pere dudit Jehan Morelet, d'une maison, ediffices et jardin assis en la parroisse Saincte-Marie-la-Petite, bournee es lettres passees devant ledit Henry Le Vigneron en l'an mil quatre cens et ung, le xxve de novembre. Et par ce ne restoit que quarante solz tournoys a prendre sur le mont et cymetiere aux Juifz, paiables a Sainct-Michel et Pasques, ... (Archives municipales de Rouen,

'une piece) השטר הזה מתאר שטח שהיה ידוע בשם 'ההר, הכיכר, ובית הקברות של היהודים' (de terre nommee les mont clos et cimetiere aux Juifz' (שני חלקים: האחד השני נקרא 'הורים', שגודלו היה כמעט שלושה אקרים; השני נקרא 'כיכר היהודים', וגודלו היה שני אקרים. (המונח vergée משמעו רבע וגודלו היה שני אקרים. גודל השטח כולו היה אפוא כמעט חמישה אקרים.

reg. T. 1: Chartes et vidimus de chartes, fols. 73b-74a)\*

• אני מודה לגברת Madeleine Fournié, חוקרת וספרנית של הספרייה העירונית של רואן, אשר הואילה בטובה להעתיק בשבילי את נוסח השטר חזה באביב שנת תשל"א. ההדגשות שלי. בסקסט המקורי אין אקצנטים, וכך הועתק.

אקר. על זה ועל בעית המידה של האקר הנורמני בתקופות היסטוריות שונות ראה: Navel, Recherches.) השטר מציין כי השטח הזה עתיק, וכי הוא קרוב להיכל המלך ('pres le chastel'). הכוונה להיכל Beauvoisine לבין שער Cauchoise המבוצר שהיה סמוך לשער, Bouvreuil המבוצר שהיה סמוך, שהיום נשאר ממנו רק החלק הידוע כעת כמגדל St. Jean או Le Donjon (בית הסוהר), המפה מראה כי החלק של רחוב Porcherie-Pouchet הקרוב למקום ההיכל הוא החלק המזרחי של השטח הנדון. השטח מציין עוד כי השטח היה מוגבל מצד ההיכל על־ידי רחוב בשם Varvot. השטח של בית St.-Maur היהודי (הר היהודים) ושל כיכר היהודים השתרע אפוא בערך בתחום שבין רחוב ,Varvot ממערב, רחוב Pouchet מדרום, ורח׳ Verte ממורח (שהרי רחוב זה היה קרוי לפנים "Verte (Rue) . . . 4° Section. Le nom de cette rue vient :[Dictionnaire, p. 251] Periaux כדברי de sa position vers la campagne. . . . Elle est connue aussi sous le nom de rue du Varyot, a cause d'un ancien varvot, qui fut desséché en 1776, et des eaux qui y croupissaient encore il ya peu de temps, avant qu'elle fut nivelée', גבולו הצפוני של השטח אינו ברור: מכל מקום, הוא מגיע לכל הפחות עד לרחוב Campulley של היום, וגודל כל השטח הזה בערך ארבעה אקרים (אורך רחוב Campulley מער, ואורך רחוב Pouchet מרחוב Pouchet מרחוב 200 מטר, ואורך רחוב Pouchet יותר מ־75 מטרים. מתקבל אפוא שטח גדול מ־15,000 מטר מרובע, וארבעה אקרים שווים ל־ 17,000 – 17,000 מטר מרובע, הכול לפי המקום וזמן המדידה). זה היה אפוא שטח גדול מאוד לגבי בית קברות בזמן ההוא. ייתכן כי את החלק הידוע בשם ׳כיכר היהודים׳ (שני אקרים) קנו היהודים בימי-הביניים בשביל קברות חדשים, והוא לא מילא את ייעודו מחמת גירוש יהודי רדום מעירם במאה הי"ד.

השטח הזה היה בידי העיר עד למאה הט״ו. ביוני שנת 1362 השכירה אותו העיר לשימוש חקלאי לתשע שנים בשכר תשע ליברות לשנה, ובשנת 1364 השכירה אותו לשש שנים בשכר מאה סו לשנה לתשע שנים בשכר תשע ליברות לשנה, ובשנת 1364 השכירה אותו לשבות בית הקברות. (Periaux, Dictionnaire [1870], p. 576 במאה הט״ו מכרה העיר את השטח לאגודה הדתית של (Periaux, Dictionnaire [1870], p. 576).

עתה נשוב לשאלת גודל הרובע היהודי עצמו בימי-הביניים, ונשווה את אורכו ורוחבו של 'הר היהודים' לממדי הרובע הזה כפי ששיערום החוקרים העוסקים בתולדות רוּאן. ניווכח כי גודל בית הקברות כמעט שווה לגודל הרובע היהודי המשוער, והרי אין זה מתקבל על הדעת. מהשוואה זו אפשר להסיק שתי מסקנות: או שבית הקברות היהודי של רדום שימש גם הרבה יהודים שישבו בערים אחרות שבחלק זה של נורמנדיה; או שהמידות המשוערות של הרובע היהודי קטנות ממידותיו האמיתיות בימי־ הביניים, עד למאה הי"ג. לי נראית יותר האפשרות השנייה. אני נוטה לחשוב שהיו ליהודים קרקעות גם ממערב ל'כיכר היהודים', וסימנתי גם את השטח הזה בקווים במפה המובאת בצילום 35, אבל בקווי שתי וערב, כדי לציין את קיומו של ספק אם אמנם היה השטח הזה שייך אי פעם ליהודי רדום. המסתכל במפה יראה שהיהודים היו מלווים את מתיהם מהרובע היהודי מערבה עד לרחוב Cauchoise עוברים בשער שהיה קרוי באותו שם, ומשם היו פונים צפונה עד בואם אל 'הר היהודים'.

 רשימת הלוחות קונקורדנציה של כתבי-היד ביבליוגראפיה מפתחות סידרת המפות של קטעי רחובות העיר שהוכנה אז, והשמורה כיום במשרדי העירייה (ראה בצילום 33 הניתן כאן). לדעת Periaux ([1819], p. 133) וקרא רחוב זה כך מפני (Dictionnaire [1819], p. 133) וקרא רחוב זה כך מפני (ב הניתן כאן). לדעת Periaux ששם היה בית קברות של היהודים, 'שעדיין היה קיים בסוף המאה הקודמת' (ב המאה הי"ח) ששם היה בית קברות של היהודים, 'שעדיין היה קיים בסוף המאה ברפתית משנת (La rue des Juifs [11° Section, Saint Sever] a pris son nom de Cimetière des Juifs, qui existait (Tear des Juifs, qui existait) מצטט תעודה צרפתית משנת 1786, St.-Sever (Mélanges, p. 246) בורפר (St.-Sever בפרוור בפרוור במקום ששם קבורים היהודים, בפרוור Saint-Yon בין השיכון של האחים מובר למאול השדרה הגדולה החדשה.' המחבר מניח כי מדובר בבית קברות מאוחר (devait être de date assez récente), שלא היה קיים הרבה שנים. אולם לדעתי אילו היה שם רק בית קברות, היו מכנים את הרחוב על שמו, ולא בשם הכללי 'רחוב היהודים'. ייתכן אפוא ששם גרו יהודים בזמן מן הזמנים שבהם הורשו לחזור לרואן לאחר הגירוש של 1306, שהרי מאותה שנה ואילך שוב לא היתה להם חזקה לא על הרובע היהודי ולא על 'הר היהודים'.



(b)

N. Golb, "Nature et destination du Monument hébraique découvert \_ Rouen": *Proceedings of the American Academy for Jewish Research*, XLVIII (1981), pp. 100-82.

## NORMAN GOLB

## Nature et Destination du Monument Hébraïque Découvert à Rouen

# JERUSALEM .

Tirage à part de Proceedings of the American Academy for Jewish Research, Vol. XLVIII, 1981

## NATURE ET DESTINATION DU MONUMENT HEBRAIQUE DECOUVERT A ROUEN

#### PAR NORMAN GOLB

#### I. Introduction

Il est désormais bien connu, en France et ailleurs, que dans la cour du Palais de Justice à Rouen a été découvert, pendant l'été de 1976, un remarquable bâtiment roman d'origine juive datant manifestement du début du douzième siècle. C'est au cours de travaux d'aménagement de la cour, le 11 août, qu'un bulldozer, effectuant les terrassements, perça la voûte d'une cave, le chantier fut arrêté et les responsables des Monuments Historiques accompagnés d'archéologues se rendirent sur les lieux. A la faveur des sondages alors effectués dans la cour la semaine suivante, on découvrait, le 17 août, un mur roman à l'angle nord-est de la cour. Les fouilles qui furent poursuivies pendant les semaines suivantes ont révélé, dans la partie ouest de la cour, une cave romane voûtée, d'orientation nord-sud, de 8,43 in de longueur sur 5,02 m de largeur, et 4,70 m de profondeur, avec des murs d'une épaisseur maximale de 1,25 m. Côté sud-est, un escalier menait à la cave, dotée d'une

<sup>1</sup> Au sujet du déroulement de la découverte et de ses conséquences, voir en particulier le journal quotidien *Paris-Normandie* (Rouen), éditions des 14/15 août, 19 août, 2 septembre, 18 septembre, 9/10 octobre, 23 novembre, 30 décembre 1976; 23/24 avril, 12 mai, 25 septembre, 30 novembre 1977; 17 mai et 11/12 novembre 1978. Outre ces articles (de D. Horst et J. Vavasseur), il faut mentionner les reportages de Y. Christ, B. Freudenheim, J. Kandell, M. Kopuit, R. Lemonnier, E. Maissi, R. Parment, et S. L. Shneiderman dans plusieurs journaux d'Europe, des Etats-Unis, et d'Israël, Quant aux articles dans la presse scientifique, voir la liste bibliographique à la fin de l'article.

La présente étude se limite principalement aux aspects archéologiques et épigraphiques du bâtiment hébraïque. Quant aux aspects historiques, cf. Golb. N., 1976 et 1979, et mon livre en français sur l'histoire des Juifs de Rouen au Moyen Age qui sera publié l'an prochain dans la série historique des publications de l'Université de Rouen.

[3]

porte voûtée en plein cintre. On pouvait aperçevoir, dans le mur sud, une petite niche de 54×56 cm et une inscription, en hébreu, d'un seul mot (voir ci-dessous, graffite no. 18), et au centre du mur nord, deux meurtrières jumelles.<sup>2</sup> L'extension des fouilles dans la partie est de la cour amena la mise à jour du bâtiment hébraïque qui est le sujet de la présente étude. Le mur roman découvert initialement représente la face nord de cet édifice. (Voir figs. 1-5.)

GOLB

A en juger par les premiers articles parus dans les journaux et par des discussions auxquelles j'ai participé à Rouen au cours des jours qui suivirent la découverte, celle-ci fut sans doute matière à surprise et étonnement: premièrement, rares sont les bâtiments romans de Rouen;<sup>3</sup> deuxièmement, en raison du fait qu'elle constitue la seule preuve archéologique indiscutable de la présence d'une communauté juive à Rouen pendant les périodes ducale et angevine. Ce que l'on ignorait généralement alors, c'était que le sujet principal de mes recherches dans les manuscrits durant une période proche d'une décennie avant cette découverte, était précisément l'histoire de cette communauté juive de Rouen au Moyen Age, dont le souvenir était presque totalement oublié.

Après avoir constaté que l'appellation médiévale de Rouen en latin était Rodom, i'ai retrouvé en automne 1967 ce même

Voir Gross, H., 1897, 622-623, qui reconnaît l'équivalence mthe (RDWM)=Rouen sans enthousiasme, puisqu'il a déjà lu ce même terme: DRWM (mth.), "le Sud", insistant que ce terme avait valeur d'épithète pour

terme dans une lettre autographe du onzième siècle provenant de la Guenizah du Caire, manuscrit British Museum Or. 5544, fol. I recto.5 Commença alors pour moi une enquête systématique sur d'anciens manuscrits hébreux dans le but de déterminer si ce terme se retrouvait en d'autres contextes.<sup>6</sup> J'ai rencontré maintes fois ce nom, qui, dans les manuscrits plus récents et dans les textes imprimés, a été déformé de diverses manières, telles que DRWM, DRWS et RDWS. Ces erreurs sont dues aux similarités de forme des caractères hébreux correspondants, et au fait que les scribes tardifs ignoraient le sens du terme Rodom. J'ai trouvé ce nom dans une grande variété de contextes (Golb, N., 1979, 24-31), écrit ordinairement RDWM, mais aussi RWDWM (écriture pleine) et RWDM (changement d'accent de la syllabe ultime à la penultième), ainsi que dans plusieurs sources latines. L'évidence manuscrite témoigne de l'importance économique de la communauté juive de Rouen, de la présence d'une culture littéraire hébraïque très développée dans cette communauté et de l'existence d'une école de hautes études juives (en hébreu: vechibah ou bet midrach) au moins pendant les douzième et treizième siècles. Comme Rouen n'a jamais été identifiée dans le passé comme siège de culture hébraïque médiévale (voir par exemple Gross, H., 1897, 184-185), j'ai estimé important de publier ces découvertes. Mon livre intitulé Toledoth hayehudim be'ir rouen bimé habenayim (Histoire et Culture des Juifs de Rouen pendant le Moyen Age), comprend une étude détaillée de tous les documents et textes que je connaissais à l'époque,

Dreux — où il a placé par erreur un grand centre d'études juives — en vertu du fait qu'il y avait une concentration d'érudits juifs dans le sud de Palestine pendant la période romaine, voir *ibid*. 176 sqq. A la lumière des constatations manuscrites, on n'a aucun besoin aujourd'hui de cette explication tortueuse.

On pense (Blumenkranz, B., 1976, 683-685) que la cave servait de bain rituel juif. A mon avis, pourtant, les arguments en faveur de cette identification (et de toute autre) sont très faibles. Le présent article ne traite pas de cette cave.

Les vestiges romans de Rouen sont: 1) la crypte de la Cathédrale; 2) la Tour aux Clercs de l'église Saint-Ouen; 3) le chevet de l'église Saint-Paul. Quant aux monuments romans dans les environs de Rouen, voir Blumenkranz, B., 1976, 668 note 1.

Pour l'évolution Rothomagus — Rothoma/Rodoma — Rodom en latin médiéval, cf. par ex. Leclerc, H., 1950, col. 109. Pour l'équivalence RDWM/Rouen en arabe médiéval, voir Jacob, G., 1927, 28.

Voir le premier rapport sur cette constation dans Golb, N., 1969, 71 note 9. Sur le terme géographique MNYW se trouvant dans le manuscrit de la Guenizah Cambridge T.-S. 16.100 (sujet de l'article cité) voir aussi Golb, N., 1966, 1-63 et idem, 1968, 241-254. Sur les manuscrits précieux de la Guenizah du Caire, voir particulièrement Goitein, S. D., 1967, 1-28.

<sup>\*</sup> Voir le rapport préliminaire sur le sujet dans Golb, N., 1970, 557-558.

[5]

ainsi que la publication de ces sources elles-mêmes. Il a paru au printemps 1976 (éd. Dvir, Tel-Aviv), seulement cinq mois avant les découvertes de la cour du Palais de Justice.<sup>7</sup>

104

Quant à la topographie de l'ancien quartier juif de Rouen, je l'ai étudiée dans l'Appendice XII de l'ouvrage (pp. 230-238). en publiant pour la première fois le "vidimus" d'un document français du quinzième siècle (dont l'original est maintenant perdu) qui décrit les dimensions précises d'un terrain de plus de quatre acres situé en dehors des murs de la ville, et qui se nommait "les mont, clos et cimetière aux Juifz" (voir pp. 235-236 et planche 35 du même ouvrage, et Golb, N., 1979, 10).8 Dans cet Appendice, j'ai décrit l'emplacement

<sup>7</sup> Une liste des manuscrits utilisés dans cette enquête se trouve aux pp. 243-244 de mon livre. Le manuscrit de Parme concernant Jacob ben Jeguthiel de Rouen, décrit par B. Blumenkranz (idem, 1976, 671 note 5) comme ayant besoin d'une réédition après sa première publication au XIXe siècle, a été, justement, republié par moi aux pp. 171-173 de ce livre (voir aussi ibid. planche 4), avec correction complète des diverses erreurs (plus de 70) de la première édition. Il n'est pas sans intérêt de noter que c'est le seul texte hébraïque que l'auteur de l'article cité ait utilisé en discutant "l'histoire des Juifs de Rouen" (Blumenkranz, ibid., 670-676). Le nom pour Rouen dans le manuscrit concernant Jacob ben Jequthiel est, bien entendu, RDWM, Rodom. Il est donc clair que B. Blumenkranz accepte l'equivalence Rodom/Rouen en hébreu médiéval, comme en latin. Mais il y a beaucoup d'anciens manuscrits hébreux qui conservent la lecture authentique Rodom, dans divers contextes historiques, et dont j'ai publié une grande partie, avec photographies, dans mon livre susmentionné (reproductions d'une partie de ceux-ci dans Golb, N., 1979, 24 ff.). Il est donc difficile de comprendre pourquoi, alors que l'auteur accepte l'équivalence Rodom/Rouen, il n'a pas utilisé ces divers manuscrits hébraïques dans sa reconstitution de l'histoire des Juifs de Rouen.

\* Il n'y avait qu'un cimetière médiéval des Juifs à Rouen, et non pas deux, comme on l'a suggéré (Blumenkranz, B., 1976, 275). La citation, prise directement de la pièce justificative publiée par A. Cheruel (idem, 1844, 311-313), n'a malheureusement pas été comparée au vidimus lui-même que Cheruel a copié. La lecture du vidimus au point crucial est "cymetière", au singulier, et c'est ainsi qu'il figure dans mon livre (p. 228, voir ibid. planche 28a). La rue et le cimetière des Juifs du quartier Saint-Sever (rive gauche) ont été établis après le début du XIVe siècle seulement (voir ibid. 237-238 et planche 33).

précis où se situait, jusqu'au début du XIXe sièle, le bâtiment monumental connu des historiens de Rouen et de ses habitants depuis le Moyen Age comme "La Synagogue": au coin sud-est de la rue aux Juifs et de la rue Massacre. J'ai cité plusieurs sources décrivant cette structure remarquable, y compris la description précise de E. de la Quérière (voir ci-dessous, p. 142) qui montre sans aucun doute sérieux que la synagogue était de style roman, fair clairement souligné également par la carte de 1738 de R. Vernisse. (Voir fig. 7.)

Dans ce même Appendice, j'ai souligné (p. 231) la référence faite par Charles de Beaurepaire aux ruines de cette même synagogue redécouvertes vers la fin du XIXe siècle, ainsi qu'à un autre bâtiment, situé plus loin vers l'est dans la rue aux Juifs. Décrivant les ruines de la synagogue, de Beaurepaire constatait la "construction souterraine en bons matériaux" et remarquait que "l'appareil des murs, et plus encore la hauteur de ce caveau présentaient quelque chose d'extraordinaire ..." Après avoir décrit cette structure, il continuait:

"Un peu plus loin, toujours dans la même rue, en se dirigeant vers la rue du Bec (c.-à-d. à l'est de la synagogue) il y avait une maison qui aurait servi d'école aux Juifs, d'après un témoignage du XVe siècle, que je me rappelle avoir vu, mais que je n'ai pu retrouver." (Beaurepaire Ch., 1894, 197 et 199).

J'ai remarqué que le silence s'est installé après le XVe siècle au sujet de l'école des Juifs et que la synagogue des Juifs, sur le côté sud de la rue, continua d'exister bien après le XVe siècle et d'être identifiée comme telle en raison de ses caractéristiques architecturales inhabituelles et de son caractère monumental. Un bâtiment de ce type n'aurait pas servi à l'origine d'école pour enfants (laquelle aurait été petite et d'allure modeste), mais n'aurait pu être interprétée que comme une école d'études juives supérieures. De plus, j'ai estimé que le manque total de références à ce bâtiment, évidemment monumental, après le XVe siècle ne pouvait guère s'expliquer que par l'hypothèse de sa situation sur le côté nord de la rue

106

[7]

et de sa démolition ultérieure pour faire place au Palais de Justice.9

Telle est l'opinion que j'ai émise dans mon livre (p. 231), et il faut dire que jusqu'à ce jour, je n'ai trouvé aucune raison ni de douter de l'exactitude de l'interprétation donnée par M. de Beaurepaire du document du XVe siècle, ni de modifier mes conclusions, suggérées par sa description du document, concernant l'emplacement de l'Ecole des Juifs, conclusions auxquelles je suis arrivé quelques années avant la découverte faite dans la cour du Palais de Justice. <sup>10</sup>

Or, les fondations et le rez-de-chaussée du bâtiment roman découverts pendant l'été 1976 ont été trouvés sur le côté nord de la rue aux Juifs, dans la cour du Palais de Justice — c'est-à-dire, exactement là où j'avais conclu dans mon livre sur les Juifs de Rouen, d'après les indications du document vu par Beaurepaire, que l'académie juive avait dû exister. Le monument, qui selon les observations faites sur le site (Bertin D., 1976, 56) fut utilisé jusqu'à l'année 1306 (date d'expulsion des Juifs hors du royaume par Philippe le Bel), était d'une grande beauté: édifice de 9,40 m de largeur sur 14,15 m de longueur comportant, d'après M. Duval, "six travées, aux murs épais

de 1.50 m et décorés sur trois faces de contreforts flanqués de colonnes dont les bases d'une grande qualité sont décorées de motifs géométriques, à l'exception d'une qui figure deux lions renversés sur le dos." Les parements intérieurs et extérieurs, en contraste avec les moellons du cœur du bâtiment, étaient entièrement en pierres hachées de Caumont, chaque pierre étant d'une hauteur uniforme de 23 cm. L'élégance du bâtiment se conformait à ce que l'on connaît de l'importance des écoles européennes de hautes études juives au Moyen Age. J'étais d'autant 'plus encouragé à identifier cet édifice avec une école puisque je connaissais l'emplacement de la synagogue monumentale, elle-même de style roman, de l'autre côté de la rue, à quelques mètres à l'ouest. D'autres personnes travaillant sur le site prétendaient pourtant que le bâtiment lui-même pouvait être une synagogue.

Le 30 septembre 1976, de retour à Chicago, j'adressai au Conservateur Régional des Bâtiments de France de Haute-Normandie un rapport détaillé où je discutais de la signification de cette découverte. 12 Citant les cartes et descriptions qui situent la synagogue monumentale sur le côté sud de la rue, près du coin de l'actuelle rue Massacre, je rapportais la déclaration de Beaurepaire concernant l'école des Juifs. J'indiquais que les murs du bâtiment alors dégagés, dont deux au moins étaient sans fenêtres, rappelaient les plans des bibliothè-

comparaison ou analogie avec la crypte de la cathédrale ou avec l'église Saint-Paul de Rouen."

Reste la possibilité que le bâtiment roman de la cour du Palais fut démoli après le XVIe siècle. Voir Paris-Normandie du 19/X/76: "Le sommet de ce mur [=le mur du bâtiment roman] ... se situe à environ 35 cm au dessous du sol goudronné ...". Or, le niveau du sol pendant les XVIe et XVIIe siècles était plus bas que cela, tandis que la hauteur du sommet devrait indiquer le niveau du sol au temps de la destruction du bâtiment.

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup> Quant aux recherches menées après la publication du livre hébraique sur les Juifs de Rouen, voir Golb. N., 1976 (b), 195–211, et *idem*, 1977 (b), 545–549. La présence de Simson de Chinon, éditeur final des Tossafot du Talmud babylonien, à Rouen a la fin du XIIIe siècle (Golb, N., 1977 (b), 547 f.) démontre que l'académie de Rouen a fonctionné pleinement jusqu'à la période d'expulsion de 1306.

<sup>&</sup>quot;Cf. Duval, G., 1977, 13. L'auteur ajoute que la hauteur du bâtiment est "d'environ 3 m par rapport au niveau extérieur et de 4,50 m par rapport au sol. La qualité de son exécution et plus particulièrement celle de ses parements permettent de dater l'édifice de la fin du XIe siècle ou du début de XIIe par

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ce rapport, dans lequel j'ai discuté, inter alia, la date du bâtiment à la lumière d'événements historiques à la fin du onzième siècle, fut traduit sous la direction du Professeur Jacques Leclaire, Vice-President de l'Université de Rouen, et distribué ensuite à différents chercheurs en France. Le Conservateur Régional des Bâtiments de France de Haute-Normandie l'a soumis à la Secrétaire d'Etat à la Culture le 26 octobre 1976. Il était suivi d'un autre rapport, présenté par la responsable des fouilles devant la Commission française des Archives juives le 28 novembre (Bertin, D., 1976, 55-59) et par la communication de M. Blumenkranz devant l'Académie des Inscriptions et Belles Lettres le 3 décembre de la même année (Blumenkranz, B., 1976, 663-687).

[9]

ques de certaines abbayes cisterciennes, également de style roman. Je pensais, en citant ce fait, aux aménagements qui se retrouvent par exemple dans les abbayes de Fossa Nuova (Italie) et de Furness (Angleterre) (Clark J.W., 1902, 81 ff.; Golb N., 1979, 20-21).

Cependant, en automne 1976, seuls trois des quatres murs du bâtiment avaient été mis à jour. Le mur est était, à cette époque, recouvert par le grand escalier de pierre de la Cour d'Appel. Aucune réponse définitive ne pouvait donc être apportée à la question de la fonction originelle du bâtiment hormis qu'il s'agissait d'un monument, plutôt que d'une maison privée. A cette époque, d'ailleurs, la responsable des fouilles, qui penchait alors pour l'hypothèse de la synagogue, avait fait publier son rapport préliminaire, où elle constatait que "pour confirmer l'hypothèse de la synagogue, il faut explorer le mur est, où l'on pourrait trouver un oculus, et une loge ou abside pour l'armoire de la Tora, ainsi que des niches ou un rebord courant pour installer un luminaire" (Bertin D., 1976, 57). Cela était aussi, à la fois, l'opinion de B. Blumenkranz, exprimée déjà à Rouen au rendez-vous de chantier le 28 septembre 1976.13

" Voir la transcription mot-pour-mot de ses paroles, dans le procès-verbal de ce rendez-vous, p. 5, se trouvant dans les fiches du Bureau Courier et Archives de Monuments Historiques au Palais Royal (Paris). Cl. Paris-Normandie, le 23/XI/76: "Le directeur des archives du CNRS date lui aussi l'édifice de la fin du XIe siècle. Et il ajoute que s'il s'agit d'une synagogue on trouverait derrière le dernier mur [=le mur est] la niche pour la thora ... et emplacement pour les lampadaires." Comparez, cependant, Blumenkranz, B., 1976, 683: "Voudrait-on accepter ma démonstration historique, personnellement je ne m'en contenterais pas: il semble inexcusable de ne pas en chercher la confirmation archéologique lorsqu'elle s'offre, toute proche. En effet, elle est contenue dans le mur oriental qui attend d'être dégagé. Un escalier qui, pour monumental qu'il soit, ne date que du XIXe siècle, en interdit pour le moment l'accès. Il paraît indispensable de reprendre la fouille, interrompue depuis début novembre, et la mener jusqu'à son terme - ce qui implique aussi le dégagement du mur oriental." Malgré ses paroles précédantes, l'auteur s'abstient ici de préciser en quoi consisterait cette confirmation archéologique.

Grâce à l'aide du Ministère de la Culture et des services régionaux, le dégagement de l'escalier de la Cour d'Appel fut achevé durant l'hiver et le printemps 1977, permettant un nouvel aperçu du bâtiment et offrant une solution plus satisfaisante à la question de son identité.

#### II. LE MONUMENT ET SES INSCRIPTIONS

Les fouilles qui furent effectuées après le dégagement de l'escalier révélèrent un mur oriental étroit et nu, sans aucune décoration architecturale, alors que tous les autres murs du bâtiment sont ornés de contreforts décoratifs et de colonnes d'une grande élégance.14 Tout près de ce mur, à une distance de 0,6 m, se trouvent les restes d'un deuxieme mur, de 0,45 m d'épaisseur, appartenant à un bâtiment voisin, comme je l'avais supposé dans mon rapport du 30 septembre 1976; cela explique pourquoi le mur est du bâtiment roman ne porte aucune décoration. A l'intérieur, sur le mur est lui-même, il y a, sur une hauteur de 50 cm à partir du sol, une série horizontale de onze trous, dont les deux de gauche ont 27 cm de diamètre, et les autres, à droite, 17 cm de diamètre. L'un de ces petits trous contenait des débris de clou de fer. Il y a une distance de 1,78 m entre les deux trous de gauche, et une distance approximative de 0,24/0,28 m entre ceux de droite. Un autre petit trou se trouve dans le mur sud, près de l'angle du mur est. La signification de ces trous reste indéterminée, mais la fonction du bâtiment même, et particulièrement du rez-de-chaussée, peut aider à la comprendre (voir ci-dessous).

Le fait qu'il ne se trouve dans ce mur est aucune niche ou abside pour contenir les rouleaux du Pentateuque et autres rouleaux bibliques utilisés régulièrement pour le culte, démontre de manière probante que ce bâtiment ne peut pas avoir été une synagogue. La présence d'un arrondi convexe dans le

<sup>&</sup>quot; Il faut souligner que le mur est ne possède aucun des contreforts qu'on espérait y trouver: "Le mur ouest permet d'extrapoler la présence de contreforts partout" (Biumenkranz, B., 1976, 668).

[10]

[11]

mur oriental, qui s'élève du sol, ordinairement, jusqu'à une hauteur de deux à trois mètres ou plus encore, était en effet le signe caractéristique des synagogues romanes de l'Europe du nord. On trouve cette abside, par exemple, dans les synagogues très anciennes de Francfort, Spire, Worms et Rouffach, où les ravages du temps n'ont pas totalement détruit les murs est. 15 De plus, si l'on compare les plans de ces synagogues avec ceux de la véritable synagogue médiévale de Rouen, on observe à cet égard une identité parfaite: l'abside se dessine clairement dans le mur oriental du bâtiment. On n'avait pas jusqu'à présent remarqué l'existence d'une abside dans la synagogue monumentale de Rouen, dont le plan, en effet, ne figure dans aucun des livres traitant des synagogues médiévales d'Europe. 16 (Voir figs. 6, 7.)

GOLB

Or, l'hypothèse identifiant le bâtiment roman de la cour du Palais à une synagogue mène à la conséquence que, à une même époque, auraient été construites deux synagogues monumentales, l'une avec abside et l'autre sans, et sans aucun signe sur le mur est, ce qui est impensable. De plus, étant donné le style roman de la véritable synagogue, il est inutile de parler encore, sans considération d'absence ou de présence

"Pendant le "Colloque sur l'Art et l'Archéologie des Juifs en France médiévale" organisé par M. Blumenkranz qui s'est tenu à Bec-Hellouin le 9-11 septembre 1979, on a insisté sur le fait que l'abside de la synagogue de Rouffach n'est que la reconstruction imaginaire de R. Krautheimer. Je me permets donc de citer les paroles de cet auteur (Krautheimer, R., 1927, 193-194): "C. Winkler hat in einem Anhang zu Ginsburgers 'Geschichte der Juden in Rufach' eine genaue Beschreibung der Synagogenreste, soweit er sic aufgefunden hatte, gegeben ... In der Mitte der Ostwand ... lag eine kleine, aussen halbkreis-, innen hufeisenförmige Apsis; ihr Dach setzte etwa 2,30 m über dem Erdboden an. Über ihr sass ein Entlastungsbogen." Voir les dimensions précises de l'abside ibid., p. 193, Abb. 67; et les observations dans mon analyse du susdit colloque, VIIe section.

<sup>16</sup> Malgré son importance, je ne trouve indication d'aucune connaissance de ce plan dans l'article de B. Blumenkranz (idem. 1976) ni dans celui des Archives Juives de la même année. Il faut donc se demander si l'on connaissant ce plan avant que ne se formât l'idée que le bâtiment de la cour du Palais put être une synagogue.

d'abside, d'une autre synagogue, elle-même de style roman, dans la cour du Palais. Dans aucun clos-aux-Juifs spécifique des villes de la France du nord ou d'Allemagne, il n'a jamais été trouvé au Moyen Age deux bâtiments monumentaux qui aient servi de synagogues communales officielles à la même époque. 17 Pour démontrer une telle hypothèse extravagante, il faudrait trouver des signes, des indications particulières — qui manquent totalement à Rouen. L'existence dans la tradition orale rouennaise de petites maisons de prière dans la rue aux Juifs (voir ci-dessous) ne relève pas de la même question.

Or, pour éluder cette conséquence, il fut suggéré (Blumen-kranz, B., 1976, 683) que la synagogue véritable, du côté sud de la rue, fut construite à une période postérieure à l'expulsion des Juifs de Rouen en l'an 1306. Mais cette affirmation n'est pas acceptable, étant donné le caractère roman de la synagogue même (voir aussi ci-dessous, IIIème Partie) et, de plus, étant donné qu'il n'existe aucun document indiquant qu'après l'expulsion de 1306, et le don de la rue aux Juifs à la ville par Philippe le Bel, des Juifs revenus à Rouen durant le XIVe siècle aient habité de nouveau la rue aux Juifs. L'histoire des Juifs de Rouen à partir du XIVe siècle est associée à la rue aux Juifs du quartier Saint-Sever, de l'autre côté de la Seine (Golb, N., 1976, 237-238 et planche 33 ibid.). 18

Dans la même publication de 1976 (682-683), B. Blumenkranz voudrait appuyer son hypothèse de deux synagogues en suggérant que le célèbre plan de Rondeaux de Sétry montrant la ville de Rouen au XIIIe siècle, et la description jointe à ce plan, portent indication de l'existence d'une synagogue

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Il ne s'agit pas ici des synagogues confisquées et transformées en églises, un sujet différent qui ne touche pas l'histoire des Juifs de Rouen entre 1099 et 1306. On ne connaît pas, en effet, une telle mesure contre les Juifs de Rouen pendant la période susdite.

<sup>4</sup> Quant à l'abandon tacité de la part de B. Blumenkranz, pendant 1978, de l'hypothèse de deux synagogues consécutives, en faveur de l'hypothèse de deux synagogues coexistantes, voir la IVe section de mon analyse du colloque de B. Blumenkranz qui s'est tenue le 9-11 septembre 1979.

113

19. La place aux Juifs. La cour du palais en occupe présentement une grande partie. Cette place, au coin de laquelle étoit autrefois la synagogue des Juifs, fut réunie au domaine, lorsqu'ils furent chassés de France par Philippe Auguste en 1181. Elle devint marché aux herbes en 1429. On commença d'y bâtir la grand'chambre du Palais en 1499. Peu d'années après, le marché fut transporté dans une place voisine que l'on forma exprès, à laquelle on donna le nom de marché neuf.

20. La Synagogue des Juifs. Elle se voit encore à l'entrée de la rue aux Juifs, à droite en revenant du marché neuf. C'est un grand pavillon de pierre, presque carré, qui a deux étages voûtés, dont l'intérieur est un demi-souterrain de dix-neuf pieds d'élévation.<sup>19</sup>

Sur cette carte l'emplacement de la synagogue (no. 20) est précisément là où elle se trouvait sur le plan de Vernisse de 1738. Rondeaux de Sétry indique premièrement que la synagogue médiévale était au coin de la place aux Juifs — c.-à-d. extérieure à la place — et, là, il écrit qu'elle — c.-à-d. ce même bâtiment — se voit encore à l'entrée de la rue aux Juifs. On ne trouve pas la phrase soulignée dans les pages citées de Comptes Rendus, ce qui permet a B. Blumenkranz d'insister sur le fait que l'hypothèse de deux synagogues médiévales est appuyée par une autorité rouennaise du XVIIIe siècle — ce qui n'est pas vrai. Il n'est donc pas nécessaire de penser que M. de Beaurepaire ait pu se tromper (Blumenkranz B., ibid. 683 note 33) dans un aspect quelconque de sa discussion. (Voir figs. 7, 8.)

Toutes ces considérations rendent totalement insoutenable

" La carte de Rondeaux de Sétry se trouve à la Bibliothèque Municipale de Rouen; cf. la version imprimée dans Laverdy, 1790, 596-597, où on trouve malheureusement l'erreur "1449" à la place de "1499" du manuscrit. Voir la même erreur dans Blumenkranz, B., 1976, 682, au-dessous. — L'auteur persiste à excluer la phrase soulignée dans ses publications plus récentes.

l'hypothèse que le bâtiment roman de la cour du Palais fut une synagogue. Etant donné que le bâtiment est de style roman monumental, et qu'il s'agit d'un bâtiment hébraïque, de nature communale et non privée, le fait qu'il ne peut être une synagogue joue en faveur de l'hypothèse d'une école. Qui plus est, il existe un rapport d'un chercheur archiviste de Rouen, de haute probité, selon lequel il existait, d'après un manuscrit du XVe siècle, une école des Juifs, située le long de la rue aux Juifs, un peu plus loin que la synagogue en allant vers l'est; ce rapport nous oblige, en tenant compte du silence gardé sur cette école dans les textes postérieurs, à la placer sur le côté nord de la rue. Il n'est donc pas étonnant que les fouilles de 1977, jointes aux faits déjà connus concernant le bâtiment, et concernant les écoles de hautes études juives du Moyen Age, aient avancé considérablement la probabilité que le bâtiment découvert dans la cour du Palais fut à l'origine une structure académique pour les hautes études juives, c.-à-d. la Yechibah de Rouen où les savants juifs ont enseigné et étudié les textes juridiques et bibliques. On y trouve les traits suivants:

#### A. Les murs:

[13]

Ainsi que nous l'avons déjà mentionné, les archéologues ont trouvé un mur est totalement aveugle et étroit, sans aucune abside, et sans aucune fenêtre ou meurtrière au rez-de-chaussée. Le mur ouest est également sans fenêtre, tandis que le mur sud possède un portail élégant (là se trouvait l'entrée du bâtiment depuis la rue aux Juifs, qui était fermée à l'origine par une grande porte) mais le mur lui-même est également sans fenêtre. C'est seulement dans le mur nord que l'on trouve quatre belles meurtrières en plein-cintre, permettant l'entrée d'un peu de lumière jusqu'au rez-de-chaussée. Les murs nus, suns fenêtre, comme ceux indiqués ci-dessus, se prêtaient au rangement de collections de manuscrits, et sont caractéristiques des bibliothèques des monastères cisterciens, eux aussi de style numan. La différence entre le rez-de-chaussée du bâtiment de

[15]

Rouen et les salles d'un caractère similaire déjà connues réside en ce que, alors que chacune des autres bibliothèques connues jusqu'à ce jour ne constitue qu'une partie du rez-de-chaussée, il n'existe à Rouen aucun partage de ce rez-de-chaussée en deux ou trois pièces. Par conséquent une seule rangée de fenêtres suffit pour permettre l'entrée de la lumière par un seul côté.

GOLB

114

Toutes les salles susmentionnées se situaient au rez-dechaussée des bâtiments; d'où la question de la pénétration d'humidité et d'eau en cas de pluies abondantes. Evidemment ceci posait un véritable problème au Moyen Age, aboutissant à la solution — à partir du XIIIe siècle semble-t-il — du transfert des manuscrits aux étages. 20 A Rouen, il semble qu'il existât un problème dû à l'eau pénétrant par la porte principale, par l'escalier qui allait à l'origine du niveau du sol droit en avant, c'est-à-dire vers le sud, à partir de l'entrée du bâtiment (celle-ci se trouvant en contrebas: voir fig. 12).

L'existence d'un tel problème est suggéré par le fait que, vers la fin du XIIe siècle probablement, on a construit devant la porte une petite pièce voûtée d'arêtes, et un autre escalier descendant à une nouvelle porte composant le mur ouest de la pièce voûtée. Tout l'escalier est orienté d'ouest en est et s'accroche à l'extérieur du mur sud. Peut-être ce nouvel escalier était-il protégé par une couverture (dais en bois) rendant plus difficile la pénétration de la pluie par la porte principale du bâtiment.

Quant à la superficie de la salle (largeur intérieure: 6,26 m; longueur int.: 9,98 m; hauteur d'origine du rez-de-chaussee: 2,75 m approximativement, sans tenir compte de la hauteur originale du plancher de rez-de-chaussée), il faut dire que cela indique l'existence d'une grande bibliothèque à l'Ecole de

Rouen. Ceci n'est pas surprenant, mais correspond au con-

MONUMENT HEBRAIQUE DECOUVERT A ROUEN

traire tout-à-fait à ce que nous savons de la culture littéraire juive au Moyen Age. En effet, on trouve dans le nord de la France, durant les XIIe et XIIIe siècles, une très grande activité intellectuelle parmi les Juifs. Les textes rabbiniques et bibliques sont étudiés dans de grandes écoles, où enseignent des savants célèbres, qui ont écrit bon nombre de traités sur la loi talmudique, ainsi que sur les Midrachim et sur les différentes parties de la Bible. Leurs commentaires constituent seulement une partie des textes accumulés dans les écoles. (Zunz, L., 1845, 157 sqq.). Il existait également une littérature en Provence, en Espagne, en Italie, en Afrique du Nord, et en d'autres pays, dont proviennent beaucoup de textes qui furent étudiés dans le nord de la France. Dans mon livre sur les Juifs de Rouen (Golb, N., 1976, 66), j'avais suggéré que la raison pour laquelle le grand exégète et astronome Abraham ibn Ezra avait choisi de venir de Provence à Rouen, plutôt qu'a Paris ou à Troyes, était qu'il savait fort bien de toute évidence, que c'était là, dans l'ancienne capitale de Neustrie, qu'il trouverait des manuscrits hébreux anciens et de la plus haute valeur, dont la recherche occupa la plupart de sa vie. Du fait que son séjour à Rouen ne dura pas moins de dix ans (aux environs de 1150 à 1160) avec quelques voyages en Angleterre, au cours de son séjour, prouve évidemment qu'il y trouva ce qu'il cherchait. Son étude des écrits des premiers exégètes français est mentionnée dans ses commentaires bibliques écrits à Rouen (voir particulièrement le commencement de son commentaire sur Zacharie). Elijah ben Berakiah ben Natronai est un autre écrivain rouennais qui signale son étude des anciens textes hébreux, dans le cas présent des écrits Masorétiques (Golb, N. ibid., 140 ff.). Il y eut certainement une grande et importante hibliothèque de manuscrits hébreux à l'école des hautes études de Rouen, qui auraient été bien protégés.

Il est donc évident que ni la situation de la salle au rez-de-chaussée, ni sa taille, ne contredisent son identification de bibliothèque de l'Académie. Ces faits, au contraire,

<sup>»</sup> Jusqu'à 1475, par exemple, on trouve que R. Valturio a légué sa bibliothèque à S. Francesco de Rimini, à condition que la bibliothèque même soit transférée du rez-de-chaussée à un étage supérieur (cf. e.g. Thompson, J. W., 1939, 559).

viennent à l'appui de cette identification, permettant de donner à ce bâtiment une interprétation en harmonie avec les sources littéraires et documentaires dont nous disposons, et conforme également à nos connaissances de la topographie de la rue aux Juiss et de l'histoire des Juiss de Rouen. Quant à la fonction spécifique du rez-de-chaussée, il faut dire que lui aussi, comme d'autres bibliothèques déjà connues, servait évidemment en premier lieu à l'emmagasinage des manuscrits. On les rangeait le long des murs nus dans de grandes armoires à livres (voir Clark, J.W., 1902, 39 ff.) ou autres aménagements (pour la terminologie latine voir ibid., 239). Les quatres meurtrières placées le long du mur nord permettant l'arrivée d'un peu de lumière dans la salle, il est evident qu'avec l'aide additionnelle de lampes à huile,21 dont quelques-unes furent découvertes dans les fouilles, la consultation des manuscrits dans la salle même était possible. Ainsi que nous l'avons déjà mentionné, on trouve de petits trous dans le mur est à 0,50 m du sol. Ils indiquent apparemment - s'ils ne sont postérieurs à l'occupation juive du bâtiment — la présence de tablettes, à laquelle on enchaînait les manuscrits de grande valeur (Clark, ibid. 126 et passim). Les étudiants et les savants de l'Académie pouvaient évidemment consulter tel ou tel manuscrit dans la salle même pour vérifier, par exemple, quelques mots ou quelques phrases dans les textes traditionnels soumis à l'étude. Mais pour étudier la plupart des manuscrits in extenso, la salle des livres ne suffisait pas. Il fallait, au contraire, les emporter jusqu'à la salle d'études principale, ou jusqu'aux loges des savants, où l'on pouvait trouver une lumière suffisante pour un tel travail, ainsi que les conditions nécessaires pour discuter de la signification des commentaires et autres textes utilisés avec l'ensemble des étudiants poursuivant l'interprétation du traité talmudique étudié.

## B. Le premier étage du bâtiment:

[17]

A l'angle nord-ouest du bâtiment se trouvent les restes d'une tourelle semi-circulaire qui contient un escalier en colimaçon. Cet escalier menait aux étages supérieurs du bâtiment, dont les vestiges du premier étage seul ont été préservés. Presque tout ce premier étage fut détruit, y compris le plancher lui-même; mais il subsiste dans les quatre murs du bâtiment, des pierres de cet étage. Les murs du bâtiment s'élèvent, en effet, à une hauteur approximative de trois metres. A 2,40 m au-dessus du sol on trouve 28 grands trous rectangulaires sur les murs sud et nord, 14 de chaque côté (hauts de 0,36 m, larges de 0,27 m, et épais de 0,45 m). Là devaient avoir été fixées les 14 grandes poutres (longues de 7,50 m chacune) sur lesquelles reposait le plancher du premier étage (aujourd'hui totalement disparu). Au-dessus de ces trous, on trouve des assises supplémentaires de pierre sur les murs à l'intérieur du bâtiment. Ces assises sont irrégulières en raison de la destruction du bâtiment à une période inconnue. La hauteur du mur est à son point culminant est aujourd'hui de 3,35 m. Seules les trois assises de pierre les plus hautes appartenaient au premier étage du bâtiment. Deux rangées de pierre du premier étage ont été préservées sur une partie du mur sud, aucune au mur ouest; et trois rangées sur une partie du mur nord. L'état de conservation de cette troisième assise suffit à indiquer qu'elle représente la rangée finale, car elle se trouve en alignement avec les assises sous-jacent. Après cette assise, il y a une échancrure de 0,23 m interrompant l'élévation du mur. Les trois assises au-dessous de cette échancrure constituent donc une banquette de pierre, d'une hauteur approximative de 0,65 m au dessus du plancher du premier étage. Elle courait de toute évidence le long du mur, d'un mur à l'autre, sauf à l'emplacement de l'escalier à colimaçon. On trouve sur le mur sud des indications d'un tel procédé de construction. Il faut donc envisager une grande salle de 10 m×6,26 m (large de 6,72 m au-dessus des hanquettes), sans cloison. La découverte des restes de pavage

MONUMENT HEBRAIQUE DECOUVERT A ROUEN

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Voir les termes du midrach anonyme (Ginzberg, L., 1928, 77): "Quant au sujet des lampes — soit dans le Temple, soit dans les synagogues, soit dans les écoles, les Israélites sont obligés de les allumer ...".

[19]

d'une véritable fenêtre, longue de 1,40 m, dans le mur est,22 à une hauteur de 2,80 m — c'est-à-dire juste là où commençait le premier étage - indique une telle possibilité: à savoir, de grandes fenêtres, et non pas des meurtrières, aux autres murs du premier étage, permettant l'entrée d'une grande quantité de lumière dans la salle. On peut donc reconnaître par ce qui subsiste de cette salle qu'elle avait elle-même une destination académique. Etant donné ses dimensions et sa proximité de la salle qui était apparemment une bibliothèque, il est évident qu'elle constituait la salle d'études principale, où les maîtres de l'école enseignaient à tous les étudiants réunis le traité talmudique choisi. Cf. par exemple les "Lois anciennes pour l'étude de la Torah", 2ème section (Golb, N., 1976, 183; idem, 1979, 32-33): Le directeur de l'Académie devait commencer l'exposé du traité du Talmud, et les traducteurs (meturgemanim) devaient "intégrer sa méthode d'enseignement à chaque élément, dans leur ordre respectif". Lorsque le directeur avait fini son exposé, les traducteurs, à raison d'un pour dix étudiants, sortaient de la salle principale avec les étudiants et allaient dans leurs pièces individuelles et leurs loges, où ils reprenaient soigneusement la leçon avec les étudiants qui leur étaient confiés. Après avoir pris leur repas de midi, les étudiants devaient revoir la leçon une troisième fois, puis se présenter à nouveau devant le maître. Celui-ci continuait par l'exposé d'un nouveau sujet à l'intérieur du traité prescrit. Puis les étudiants et les traducteurs reprenaient le régime du matin. On révisait ensuite les deux leçons s'il restait du temps. Ce régime devait être pratiqué pendant les

six mois de printemps et d'été, tandis qu'"en hiver", certains changements y étaient apportés.<sup>23</sup>

D'Quant à l'effort d'un des participants du Colloque à jeter le doute sur l'authenticité des "Lois anciennes", et mon examen de son idée, voir la VIIe section de l'analyse du susdit Colloque. Jusqu'à ce jour je n'ai pas rencontré d'arguments de valeur militant contre la conclusion (Golb, N., 1979, 33) qu' "on peut les considérer comme un schéma ou un plan d'éducation des étudiants juifs ... fondé sans aucun doute sur la réalité historique de l'époque à laquelle ces lois furent écrites ... On peut s'en servir comme guide pour comprendre le régime des études à l'Académie de Rouen, mais il ne faut pas appliquer trop strictement au cas particulier de cette Académie, à aucune des périodes de son existence, les dispositions relatives à l'ensemble des Académies. Il s'agit d'un régime théorique défini par un manuscrit qui n'est pas l'ouvrage originel autographe mais une copie médiévale tardive ...".

On trouve un bon exemple de la pratique du régime décrit dans les "Lois" dans la description de Yedaiah Bedersi (ou: pseudo-Bedersi) de l'Académie du Maître Mechullam à Béziers (XIIIe siècle). Voici la traduction d'extraits de cette description extensive (Neubauer, A., 1890, 245 ff.):

... Et moi, quand j'arrivai à la maison du travail, l'académie (bet midrach) [de R. Mechullam de Béziers], j'étais un jeune garçon de quinze ans, prêt à étudier le Talmud avec les autres chers jeunes hommes, un grand nombre d'entre eux, très honorables et plus âgés que moi ... J'étais en leur compagnie et je descendais à son "jardin" pour rassembler les fleurs et les aromates [d'étude] ... Je voyais des visions de Dieu par [l'intermédiaire de] la conduite du maître, alors qu'il préparait sa leçon, et qu'il donnait sa conférence aux étudiants: bien sûr, c'est sa bouche qui parlait, et les [élèves] qui tombaient en silence, chacun posant sa main à sa bouche jusqu'à ce qu'il finisse de parler et de leur expliquer tout ce qui était nécessaire à la profondeur de la loi ... Quel homme y-a-t-il dans cette génération, jusqu'à la France [du Nord], qui consisse par cosur. l'explication de toute chose, comme lui? ... Quand je commençai mes études devant lui, j'étais jeune homme ...; j'ai été obligé d'étudier le texte, tout seul, le matin de bonne heure, avant l'arrivée du maître ... Le travail était dur; je faisais de grands efforts pour comprendre le sujet avec ses difficultés et les réponses et les additions qu'il ajoutait à son esprit ... Mon cosur n'était pas préparé à les assimiler la première fois, au temps de ma jeunesse, et je ne pouvais pas me réconcilier au fait que les étudiants, en répétant ce qu'ils entendaient, jetaient des cris jusqu'à ce que le monde se fendit, un grand bruit, fort et puissant ... Et toujours, quand ils se réunissaient, s'accrochant l'un à l'autre, personne ne pouvait entendre son camarade, et la ville tombait en tumulte à cause du vacarme, parce que plusieurs élèves étaient assis devant lui avec nous dans le "royaume" [de la yechibah] ne se taisaient pas, et les voix ne cessaient pas dans l'endroit

<sup>2</sup>º L'existence d'indices de véritables fenêtres au premier étage du bâtiment ne peut que jeter le doute sur l'explication (Blumenkranz, B., 1976, 677) en ce qui concerne la présence des meurtrières sur le mur nord du rez-de-chaussée, à savoir qu'elles furent construites ainsi dans le but de protéger les habitants contre un assaut militaire. Cette explication est contredite encore par l'absence de meurtrières dans les autres murs du rez-de-chaussée, particulièrement dans le mur sud où se trouvait la porte principale, qui en aurait été nécessité pour sa défense.

[21]

Quant à la possibilité d'estimer la hauteur d'origine du bâtiment de Rouen après l'achèvement des fouilles, il faut dire qu'aucune trouvaille nouvelle n'est venue jeter de lumière à ce sujet. Il reste la possibilité d'estimer hypothétiquement cette hauteur en considérant les aspects architecturaux du bâtiment déjà connus et sa fonction principale. Il est possible d'autre part d'avoir recours au plan de Rouen dessiné en 1525 par Jacques le Lieur, Le Livre des Fontaines de Rouen (reproduction fac-similé par Sanson, V., 1911) pour examiner la hauteur des bâtiments s'élevant dans la rue aux Juifs à l'époque. Plusieurs d'entre eux ont survécu durant la période d'expulsion des Juifs, soit de 1306 jusqu'à la première moitié du XVIe siècle. Or, ce plan de la rue aux Juifs (voir Golb, N., 1979, 15) montre des dessins très précis de différents types de maisons, qui semblent avoir été représentées avec beaucoup de soin. Le plan montre de nombreuses maisons qui s'élevaient à une hauteur de trois ou quatre étages.<sup>24</sup> On sait d'ailleurs qu'une grande partie des édifices romans monumentaux furent d'une hauteur impressionante. En outre, il faut reconnaître que les fondations et les murs de notre monument sont extrêmement larges et épais: au niveau du sol primitif, les murs sud et ouest, rebord extérieur inclus, mesurent plus de 1,54 m de large, le

de sainteté ... Quand je vis les élèves poser des questions, et le maître leur répondre, j'eus peur, car j'étais nu de sagesse, [donc ne pouvais] comprendre toutes ses paroles la première fois. Je me réveillais dans mon lit chaque nuit, chaque an l'été et l'hiver, sans pouvoir me rendormir [quelques heures] avant l'aube; j'eus l'idée d'étudier le texte à l'aide d'une chandelle, avant de me présenter devant le maître. Au matin, lors qu'il faisait soleil, on entendait sa voix quand il arrivait à la [place de] sainteté, son école (bet midrach), je le regardais droit au visage ... parce que je n'avais pas encore besoin d'étudier le texte, parce que je l'avais étudié avant (tout seul) et qu'il émanait de ma bouche tel un texte élémentaire d'enfants ... Mais à cause du péché des élèves et de toute la génération, le saint [maître Mechullam] mourut ... et personne ne l'a remplacé à la yechibah après cela.

<sup>34</sup> Notons au passage un groupement de trois files d'anciennes maisons juste à l'endroit où le bâtiment roman et le mur ouest du bâtiment voisin furent découverts; voir ci-dessus, note 9. mur nord plus de 1,60 m, et le mur est plus de 1,50 m. Il est difficile de croire que des fondations si solides aient pu être construites uniquement pour un bâtiment prévu pour un ou deux étages. Qui plus est, les lignes verticales hardies des colonnes adossées à l'extérieur font penser à un édifice de grande taille, d'au moins plusieurs étages, assez semblable à d'autres hauts bâtiments médiévaux de style roman.

La possibilité d'une telle hauteur de trois ou quatre étages elle-même renforce l'hypothèse d'une Académie juive de hautes études. Ceci en raison du fait que le régime d'études supposait non seulement l'utilisation d'une bibliothèque, et d'une grande salle où le maître pût enseigner à tous ses étudiants réunis, mais également de chambres plus petites pour la répétition des leçons par de petits groupes d'étudiants durant le jour et la soirée. Dans un traité ecrit par le fameux Morellus de Falesia (Samuel ben Salomon de Falaise), <sup>25</sup> celui-ci parle de trois grands maîtres qui l'ont instruit pendant la période de ses études talmudiques à Rouen, ainsi que d'autres grands savants qui y vivaient à cette même époque. <sup>27</sup> Ce traité, parmi d'autres textes en hébreu concernant les savants de Rouen, <sup>28</sup> montre que les activités de l'Académie rouennaise

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Sur ce grand savant et homme d'affaires, cf. Golb, N., 1976, 100-102, et les articles cités ibid., note 284.

A savoir Jacob ben Meir de Provins (Golb, N., 1976, 102-105), Salomon le Saint de Troyes (*ibid.*, 105-119), et Menahem Vardimas ben Peretz (*ibid.*, 92-100). D'après Salomon Luria, Menahem Vardimas "régna" jusqu'à sa mort en l'an 1224 (Golb, *ibid.*, 28 et passim); d'autres sources montrent qu'il fut le véritable chef de l'Académie durant le premier quart du treizième siècle.

n Ce traité est un commentaire d'un ancien poème en araméen rédigé par le savant français Joseph Tob-'Elem (Bonfils). Il fut publié il y a 120 ans, avec l'erreur de transcription caractéristique DRWM pour RDWM. Le plus ancien manuscrit de cette œuvre comporte, trois fois, l'orthographie authentique (Golb, ibid., 27-28, 35). Voir Or zaru'a II, pp. 114-120.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> On lit par ex. dans le *Chalchelet haqabbalah* de Guedaliah ibn Yahya (*ibid.*, 98 ff.) que les savants qui ont participé à une discussion animée sur les phylactères à l'atélier de Menahem Vardimas comprenaient: Jacob de Provins, Isaac de Pont-Audemer, Abraham ben Samuel, Aaron ben Isaac, Crespia [b.

[23]

[22]

furent indubitablement plus variées et diversifiées que celles de l'académie conçue par l'auteur des "Lois anciennes pour l'étude de la Torah". Il faut reconnaître l'existence d'un assez grand bâtiment, et peut-être d'édifices contigus capables de contenir toutes les chambres et "ateliers" (en hébreu: 'aliyot) des savants.

Celui-ci est conforme aux renseignements déjà bien connus des étudiants de la culture juive médiévale de la France. D'après une source manuscrite publiée avant 115 années (Zunz, L., 1865, 625 ff.), quand les Juifs "vinrent en France et en Angleterre, ils élevèrent des grandes écoles (yechibot) somptueuses, qui ne traitaient que de questions du Talmud babylonien, car les appuis, les gens riches du peuple, fournissaient tout ce qui était en leur pouvoir." Les yechibot françaises et provençales, qui se trouvent, au Moyen Age, dans toute grande ville où la culture hébraïque est florissante, ont été célèbres parmi les Juifs, encore plus que les synagogues, et furent toujours séparées de celles-ci. D'après les "Lois anciennes", il fallait établir une telle école dans "chaque ville principale de chaque royaume" (Golb, N., 1976, 183; idem, 1979, 32). Les étudiants sont appelés peruchim, c.-à-d. "ceux qui étaient séparés" des affaires du monde et qui pouvaient "épouser [seulement] deux ordres de choses, l'étude [de la loi juivel et l'accomplissement des commandements." Ils étaient astreints à des études très précises, qui duraient sept ans. Nous lisons dans les "Lois anciennes" (ibid.) que "quand le Directeur de l'Académie quittait la synagogue le matin, il devait se rendre tout droit à l'Ecole sans s'arrêter"; et, d'autre part, qu'une maison d'études (midrach) devait être achetée "près de la synagogue". Le célèbre voyageur du XIIe siècle, Benjamin de Tudèle, parle longuement des yechibot des villes de Provence qu'il a visitées; il ne parle pas des synagogues

Isaac], et des "jeunes hommes [scil. de la yechibah] connaissant bien la littérature juive." La présentateur de cette assemblée fut un certain Samuel, "prophète de vérité."

avant son arrivée au Moyen-Orient.<sup>29</sup> Il existait une culture littéraire avancée dans les grandes yechibot, et celles de la

MONUMENT HEBRAIQUE DECOUVERT A ROUEN

" Voir Benjamin de Tudèle, Ininéraire (ed. Adler, M. N., 1907, 3-5): "[Narbonne] est une ville ancienne par rapport à l'étude de la loi. C'est d'elle que la loi s'est répandue dans toutes les contrées. On y voit des sages et des princes tres célèbres, à la tête desquels est R. Qalonymos fils du grand prince R. Todros ... Parmi ces principaux, on peut encore compter R. Abraham, chef de la yechibah, R. Machir, R. Judah, et plusieurs autres ... un grand nombre de sages disciples ... De là à Béziers il y a quatre parasanges. Il y a ici une communauté; ils sont disciples des sages. A leur tête sont R. Solomon Halafta et R. Joseph fils de R Nethanel ... De là il y a deux journées à ... Montpellier ... On y voit des disciples des sages les plus célèbres de cette génération, qui ont à leur tête R. Reuben fils de Todros, R. Nathan fils de Zacharie, R. Samuel/leur maître, R. Salomon et R. Mardochée. Il y a parmi eux écoles permanentes pour l'étude du Taimud ... De Montpellier à Lunci il y a trois parasanges Il y a à Lunel une sainte congrégation d'Israëlites qui s'exercent jour et nuit à l'étude de la loi. C'est là que se trouve R. Mechullam, le grand maître ... qui y a cinq fils très illustres par leur sagesse aussi bien que par leurs richesses, savoir: R. Joseph, R. Isaac, R. Jacob, R. Aron, et R. Acher le parûch, qui, s'étant séparé de toutes les affaires mondaines, est attaché jour et nuit sur le livre de la loi, jeunant et ne mangeant point de viande Il est extrèmement versé dans le Talmud. Outre ceux-ci, on y voit encore R: Moise ... R. Samuel ... R. Olsimo, aussi bien que R. Salmon ... et R. Judah le médecin fils de Tibbon l'Espagnol. Ils nourrissent et enseignent tous ceux qui viennent chez eux de pays éloignés pour s'instruire dans la loi. On leur fournit gratuitement tout ce qui leur est nécessaire pour la nourriture et le vêtement, tant qu'ils vont au collège (bet hamidrach). Ce sont assurément de sages et saints personnages qui observent religieusement les préceptes, qui se présentent à la brèche pour tous leurs frères, soit voisins, soit éloignés ... De Lunel à Posquières il y a deux parasanges .. Il y a là une grande université (yechibah) gouvernée par le grand maître R. Abraham b. David, célèbre par ses ouvrages et par sa grande science dans le Talmud et dans les décisions légales. On vient des pays éloignés pour apprendre la loi chez lui, où il enseigne des disciples qui jouissent d'un grand répos dans sa maison. Et s'il y en a qui ne puissent pas subvenir à leur dépense, il leur fournit libéralement leur entretien de ses propres biens, car il est fort riche. Il y a encore là d'autres sages, tels que R. Joseph b. R. Menahem, R. Benveniste, R. Benjamin, R. Abraham et R. Isaac b. Moise ... A trois parasanges de Posquières on trouve le bourg de Saint-Gilles .. il y a là des sages. A leur tête sont Isaac b. Jacob, R. Abraham b. Judah, R. Eliezer, R. Jacob, R. Isaac, R. Moise, R. Jacob b. Levi ... C'est là que réside le prince R. Abba Mari, fils de R. Isaac, d'heureuse mémoire, officier du gouverneur (Comte) Raymond. A trois parasanges de là, on trouve la ville d'Arles; ... à la tête (des Israëlites

France étaient connues de tout le monde juif occidental (Guedemann, M., 1880, ler chapitre; Dinur, B., 1968, 126-202; Urbach, E., 1968, passim).

Il est donc regrettable de trouver dans l'article susmentionné (Blumenkranz, B., 1976, 678) la suggestion qu'il n'existait aucune séparation matérielle entre ces deux institutions. Quant au clos-aux-Juifs de Rouen, l'architecture du bâtiment de la cour du Palais et sa séparation totale d'avec la synagogue monumentale, de l'autre côte de la rue, montre suffisamment que l'expression "école des Juifs" dans le document du XVe siècle examiné par Ch. de Beaurepaire indique une tradition juste et précise. De Remarquons qu'il n'est fait mention dans le même article de M. Blumenkranz d'aucune référence à un texte hébraïque montrant un tel manque de différenciation entre les deux institutions. Or, les sources hébraïques médiévales font avec persistance une distinction très nette entre synagogue (bet kenesset) et école supérieure. De la collection de la c

d'Arles) sont R. Moise, R. Tobie, R. Esaie, R. Salomon, R. Nathan le maître, et enfin R. Abba Mari. D'Arles à Marseille il y a deux journées. Marseille est une ville où il y a des geonim et des sages qui forment deux communautés d'environ trois cents Juifs. L'une est au bas de la ville, sur le bord de la mer; l'autre habite une tour au lieu élevé. Ils constituent[?] une grande yechibah des disciples des sages; R. Simeon, R. Salomon, R. Isaac b. Abba Mari, R. Simeon b. Anatoli, R. Isaac son frère, et R. Liba[?] ... ils sont les chefs de l'académie au-dessus. A la tête de la basse communauté sont R. Jacob Porfet le riche homme, R. Abraham b. Meir son gendre, et R. Isaac b. Meir ...."

(Dans cette traduction, j'ai omis tous les passages n'appartenant pas directement à la présente discussion, par exemple des passages d'intérêt économique. La traduction est fondée sur le manuscrit le plus ancien, celui du British Museum.)

- » Il n'est pas sans intérêt à remarquer que B. Blumenkranz hi-même, en racontant brièvement l'histoire des juifs de Rouen plusieurs années avant la découverte (Blumenkranz, B., 1971, cols. 351-352), s'est laissé aller à parler d'une synagogue et d'une école toutes deux dans la rue aux Juifs, en s'appuyant sur l'article de Beaurepaire sans avoir recours à sa nouvelle explication.
  - Outre les sources déjà citées ci-dessus, voir, par exemple, les textes suivants:
     (a) Quand l'émissaire des communautés de France est arrivé ici quêter

On peut donc en conclure que, d'un côté, la construction attendue, et nécessaire, d'un bâtiment abritant l'Académie juive de la capitale de Normandie, et, de l'autre, la révélation de l'édifice roman découvert dans la cour du Palais, ne se contredisent nullement. Bien au contraire, ils se complètent.

### C. Les inscriptions:

[25]

Le lavage à l'eau des murs du bâtiment après son dégagement total au printemps de 1977 a révélé la présence de plus de quinze graffiti hébraïques. Ils comportent des noms propres et des phrases dont l'une est une phrase biblique répétée plusieurs fois. Comme les explications déjà publiées, sur quelques-unes des inscriptions semblent indiquer des conceptions erronées, je ne peux faire autrement que de tracer un aperçu de l'ensemble.<sup>22</sup>

pour des contributions des gens de ce pays (=Provence) pour [payer] les dépenses des saintes écoles (bâté midrāchôt) de son pays (=la France septentrionale) pour enseigner aux enfants pauvres des Hébreux. il nous a demandé d'inspecter ses papiers d'identité ... ("Hereb hamuthapekhet," Appendice à Hotam Tokhnit, Amsterdam 1865, p. 24).

- (b) Voita ce que j'ai observé en Allemagne: on a beaucoup d'indulgence [en ce qui concerne les bénéfices provenant des intérêts], suivant le mandat des sages du pays. Et ainsi ils se sont toujours conduits, en cédant leur argent à la charité, sclon les besoins des écoles (bâté midrâch) et des synagogues. (R. Acher, cité dans les Consultations de Maharam de Rotembourg, éd. Berlin, p. 321, no. 883.)
- (c) Le maître R. Jacob, émissaire de confiance, a apporté [les signes des pierres tombales de Palestine] du Maître R. Yehiel de Paris, qui a, dans son école (yechibah) [en Palestine] trois cents étudiants ...; R. Jacob allait et venait partout en Palestine, à Acre et à tout autre endroit, chercher une grande contribution pour la grande école (bêt midrāch) de Paris. (R. Jacob, "Simānē hagebārōt" dans Hame'amēr, III, p. 51).
- (d) Ne cessez pas d'étudier le Talmud [en présence de] votre maître. Il ne faut pas faire de rendez-vous avec les [autres] étudiants, sauf, parfois, certaines nuits où vous êtes sortis de l'école (bêt midrāch) de votre maître
- (Testament de Judah ibn Tibbon dans Sawa'ör ge'öne yisra'el, I, p. 81.) Voir également les autres sources traduites ci-dessous, IIIe partie de l'étude et Appendice l.
- <sup>u</sup> Le déchiffrage des inscriptions fut complété par l'examen de photographies fournies par la Conservation Régionale des Bâtiments de France

I. Inscription sur le mur nord extérieur; photographie dans Blumenkranz, B., 1976, 666, où l'interprétation suggérée est que la première ligne comporte peut-être le nom Yehoram et la deuxième le mot kohen. On ne trouve guère ce nom de Yehoram chez les Juifs du Moyen Age; d'autre part les lettres mêmes de l'inscription ne forment pas ce nom: il faut donc rejeter cette interprétation. Les lettres sont évidemment

#### יהספיה Yehosafiah

forme amplifiée de יוסף, Joseph (les amplifications bibliques étant יוספיה Yehosef, Ps. 81:6, et יוספיה, Yosifiah, Ezra 8.10), dont nous trouvons des exemples parmi les Juifs français: Yehosafiah Binyamin (Urbach, E., 1968, 35) et Yehosafiah le Prosélyte (ibid., 194). L'inscription traite d'un autre Yehosafiah qui fut un Aaronide — le mot

#### נהן kohen (Aaronide)

me paraît assez net sur la pierre, 2ème ligne.

2. Inscription sur la tourelle: photographie dans Blumenkranz, B., 1976, 667. Le nom

#### יהושועה Yehochu'ah (Josué)

écriture pleine, avec la lettre he à la fin du mot.

3 & 4. Mur sud, 8ème assise, 9ème pierre et 7ème assise, 9ème pierre à l'ouest de la porte principale. Photographie dans le journal Paris-Normandie, 9/10 octobre 1976, où l'on peut lire que "Le rabbin Martiano les a identifiées. Il s'agit d'une inscription hébraïque signifiant Efron est passé par là." De même, dans Bertin, D., 1976, 56: "Signalons ... un troisième graffite sur le mur sud: Efron avar, 'Efron est trépassé'." Voir aussi Blumenkranz, B., 1976, 667.

Le nom Efron (dans le Pentateuque: l'homme hittite, non-juif, qui a vendu le caveau de Machpelah à Abraham; et aussi nom géographique, II Chron. 13:19; Jos. 15:9) ne fut

(Haute Normandie), ainsi que par leur confrontation avec les graffiti sur le site même en août 1977. Les recherches sur le lieu même du site étant achevées sans l'aide de lumière électrique, il reste toujours possible de découvrir de nouveaux traits dans ces graffiti, ou d'autres éléments susceptibles de modifier, ou de confirmer, les résultats de cette étude.

jamais utilisé comme nom juif, et il est difficile de croire qu'un graffitiste voulait faire allusion à ce personnage biblique non-hébreu. De plus, les lignes des lettres ne sont pas exactement celles des lettres nécessaires à une telle lecture. Pour lire 177, -rōn, il faut préciser que la lettre nun finale possédait un trait horizontal au-dessus, venant vers la droite, qui est très difficile à retrouver ici. Je souhaite avancer l'hypothèse que les trois traits en question ne constituent pas les lettres -rōn, mais qu'ils sont les traces des trois parties de la lettre W, shin, constituant la lettre finale du mot WD1, nefesh (âme). C'est le deuxième mot de la phrase nuhō nefesh, "que son âme repose en paix", que l'on ajoutait habituellement aux noms des pères décédés, en inscrivant les noms propres hébraïques. L'état de cette même pierre au-dessus de ce mot permet de considérer la présence d'un nom propre, à savoir:

(פל' בן פל' (בן פל') [x fils de y que répose en paix] (?) נפאר (son). âme

Le mot inscrit sur la pierre au-dessous de celui-ci fut interprété comme faisant partie du même graffite, c'est-à-dire: "un homme nommé Efron est passé (ici)", ou "est trépassé". Mais si le mot supérieur est le mot final d'une phrase, le mot en question ne peut pas être le prédicat de celui-ci. D'autre part, le mot inférieur est ceinturé par les restes des lignes formant une boîte rectangulaire, ce qui indique qu'il ne fait pas partie de l'inscription précédente. Ces considérations jettent un doute sur l'interprétation de ce mot comme verbe, soit 'ābar soit un autre. Nous ne sommes certains que de la lecture de la première lettre, 'ayin. Les traits horizontaux supérieurs des

<sup>&</sup>quot;La raison pour laquelle on a interprété la première lettre comme un 9, 'ayin, est claire: il existe un mince trait vertical près du trait vertical du nun. Mais le mot \$\mathbb{v}99, 'efesh, n'existe pas. De plus, cette ligne est trop proche du trait vertical du nun pour pouvoir être considéré comme la ligne diagonale du 'ayin. C'est pourquoi j'interprète cette ligne comme une première tentative pour écrire nun, qui aurait échoué. En fin de compte, l'interprétation de cette inscription demeure vraiment incertaine.

lettres interprétées comme 73, -bar (qui avec le 'ayin aboutissent à 'ābar) sont impossibles à reconnaître dans ce graffite. D'autre part, on peut voir un trait vertical après la troisième lettre. Il faut donc lire seulement:

... 🛭 ...

5. Mur sud, 5ème assise, 2ème pierre à l'ouest de la porte principale. Voir la description dans le *Paris-Normandie* du 12 mai 1977: "Le lavage à l'eau ... a permis ... de retrouver la trace de nouveaux graffiti hébraïques. Le rabbin Martiano les a identifiés et le grand rabbin en a confirmé l'interprétation ...; 'et la maison était suprême,' inscription accompagnée d'une date équivalente dans notre calendrier à 1288. Il pourrait s'agir du début d'un verset biblique et pourrait marquer la date d'expulsion des juifs,<sup>34</sup> commente le grand rabbin ...".

Il est sans doute exact que, après l'apparition du mot pth, hazaq (bon courage) trois fois répété, la première partie de l'inscription comporte des mots provenant de la prière de Salomon, I Rois 11:8: wehabayit hazeh yihyeh 'elyōn, "et cette maison sera haute (élevée, suprême)<sup>35</sup>; mais il est difficile de voir où l'on aurait pu trouver les traces d'une date dans la seconde partie de ce graffite. Le premier mot de la dernière ligne est clairement TP, "'d", qui peut être interprété comme "jusqu'à" ('ad) ou comme "témoin" ('ēd). Mais cette dernière lecture est impossible dans le contexte ("Et la maison sera haute. Témoin ..."), parce que l'inscription a trait à un verset biblique utilisé pour décrire la grandeur du bâtiment. Il ne

[29] MONUMENT HEBRAIQUE DECOUVERT A ROUEN

s'agit pas d'un contrat local où l'on pourrait trouver le mot 'éd suivi des noms des témoins et d'une date. Il faut interpréter toute l'inscription comme un bloc syntaxique unifié: "... Et la maison sera d'une grande hauter<sup>36</sup> jusqu'à ...". Suit nécessairement un verbe au future, dont le ', yodh, signe de l'inaccompli, troisième pers. du masc. sing., est discernable. Grâce à l'aide d'un moule de plâtre de cette inscription, que m'a fourni Mme Halbout-Bertin, je peux maintenant déchiffrer les lettres suivantes: DNJ. Le mot est donc DNJ, yerahem, "aura pitié de". Le troisième mot de la ligne, le sujet du verbe, doit être שור, chōr, "boeuf": c'est-à-dire que les deux parties de l'inscription constituent le vœu que l'édifice soit d'une grande hauteur et magnifique "jusqu'à ce qu'un boeuf ait pitié de ...". C'est évidemment un proverbe par lequel on a voulu exprimer le souhait de l'éternité d'une chose dite, à l'exemple de celui qui se trouve dans plusieurs manuscrits, wehasefer hazeh yihyeh qayyam / 'ad ya'aleh hamor sulam, "que ce livre soit, jusqu'à que l'âne monte l'échelle" - à savoir, toujours. 37 Les proverbes de ce type sont proverbes de rimes (qayyām ... sulam), et ici également nous notons, après le mot qui semble être chor, les traces d'un waw et d'un nun finale, à savoir, 11. -on, c'est-à-dire, la fin d'un mot qui rime avec le mot 'elyon de la ligne précédante. Il y a de l'espace pour deux lettres avant -on; le seul mot qui semble plausible ici est donc n[nk], aton, "ânesse". L'interprétation proposée est donc la suivante:

6. Mur sud, 4ème assise, 11ème pierre à l'ouest de la porte

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Malheureusement on ne sait rien d'une expulsion des Juifs de Rouen pendant l'année 1288.

<sup>&</sup>quot;La traduction de ce verset est sujette à caution. En effet, le verset biblique complet fut traduit: "Et cette maison sera un exemple (!), et quiconque passera auprès d'elle sera étonné, sifflera et dira: Pourquoi le Seigneur a-t-il fait ainsi à cette terre et à cette maison?" Mais la comparaison avec Il Chron. 7:21 (récapitulation de la prière de Salomon): wehabayit hazeh acher hāyāh 'elyōn lekol 'ōber 'ālāw yichōm, "et cette maison qui fut haute devant chaque homme qui est passé par là, sera détruite," montre la possibilité d'une corruption dans le verset de I Rois. Dans le cas de notre inscription, les quatre premiers mots du verset sont détachés de leur contexte biblique.

<sup>\*</sup> C'est clatrement la signification de l'adjectif 'elyon dans la Bible, par ex. la phrase el 'elyon, "Dieu le (plus) haut," "Dieu sublime."

<sup>&</sup>quot; Cl. par ex. Jewish Encylopaedia, s.v. "Ass" (11, 221) et "Ox" (1X, 452).

[31]

principale:

130

Cette maison sera d'une grande hauteur.

**GOLB** 

C'est la même phrase biblique que dans le graffite précédent, mais écrite d'une autre main, les lettres étant plus irrégulières. Il y avait d'autres lettres au-dessous, maintenant illisibles.

7. Mur sud, 5ème assise, 11ème pierre à l'ouest de la porte principale:

#### La maison

le reste étant illisible.

- 8. Mur sud, 5ème assise, lère pierre à l'ouest de la porte principale: restes d'un graffite illisible.
- 9. Mur sud, 4ème assise, lère pierre à l'ouest de la porte principale:

#### אמרם Amram

l'écriture étant assez rudimentaire et malformée.

Ce nom biblique (nom du père de Moïse) n'était pas connu, jusqu'à aujourd'hui, en tant que nom juif français, mais il l'était déjà comme nom juif du Moyen Age, voir par ex. Mann, J., 1922, 392, s.v. Amram.

10. Mur sud, 7ème assise, 6ème pierre à l'est de la porte principale:

> הזה Et cette maison י)היה עליון Sera d'une grande hauteur

11. Mur sud, 7ème assise, 4ème pierre à l'est de la porte principale:

[... בי הבי Et la mai(son)

12. Mur sud, 9ème assise, 5ème pierre à l'est de la porte principale:

Et la maison

13. Mur sud, 2ème assise, 7ème pierre à l'est de la porte principale:

יעקב בר Jacob fils de Raphaël. PHY Isaac

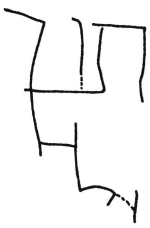
Le nom Raphaël est écrit avec un yodh, contre toute attente. Le nom Isaac, lui, pourrait être d'une autre main. Le style d'écriture de ce graffite est différent de celui de tous les autres: les lettres sont très carrées et assez profondément gravées dans la pierre.

14. Mur sud, 6ème assise, 5ème pierre à l'est de la porte principale:

#### הבית Et la maison

précédant un signe, peut-être une signature du maçon.

15. Mur nord, à l'ouest de la 2ème fenêtre à partir de l'est, 6ème assise, pierres 1-4 à partir du côté ouest de la fenêtre. Il semble que les graffiti sur ces pierres aient formé une inscription unique. Dans la première pierre (à droite) il y a une phrase en forme décorative:



que j'interprète:

חוד La Torah (tōrat

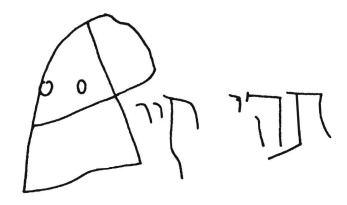
אל de Dieu el)

[33]

132

le 2ème taw étant incliné 90° dans une position verticale, soit L en ligature avec le premier taw et le lamed du mot el, qui est lui-même en ligature, K.

Les mots de la 2ème pierre sont totalement effacés, mais sur la 3ème pierre on trouve:



c'est-à-dire: מהי קיים puisse-t-elle toujours exister le mem-final étant décoré au sommet possiblement du signe du macon.

Les mots préservés suffisent à reconstruire le sens de ce graffite, à savoir, "La Torah de Dieu ... puisse-t-elle toujours exister ..." C'est clairement l'expression de l'espoir que la Torah soit éternelle. On peut donc essayer de reconstruire le graffite de la manière suivante:

(1) תורת אל (2) [אמת?] (3) חהי קיים (4) [לנצח?] c'est-à-dire:

> (1) La Torah de Dieu (2) [la véritable] (3) qu'elle demeure en existence (4) [perpétuellement].

\* Il faut noter le manque de concordance entre le verbe troisième personne fém. sing. impf. et le mot suivant, ce qui est cependant caractéristique de l'hébreu médiéval. Le sujet est Torah, hui aussi au féminin.

- 16. En plus de ces graffiti hébraïques, qui, de toute évidence, sont le travail fortuit de jeunes étudiants, il y a des lettres latines sur le bâtiment, sans doute gravées par le maçon:
  - (a) Mur sud, 6ème assise, 4ème pierre à l'est de la porte principale: IM;
  - (b) Porte de la tourelle, côté est de la porte, 7ème assise: M, avec signature du maçon;
  - (c) Porte de la tourelle, côté ouest, 2ème assise, près du trou contenant un verrou de fer: M.
- 17. Outre ces lettres, il y a des symboles géométriques, eux aussi évidemment tracés par le maçon:
  - (a) Triangles: Mur ouest, 6ème assise, 15ème pierre; 8ème assise, 18ème pierre; 9ème assise, 9ème pierre; mur nord, 7ème assise, lère pierre à l'ouest de la 2ème fenêtre;
  - (b) Un autre signe, probablement du maçon lui aussi, se trouve sur le mur sud, 6ème assise, 2ème pierre à l'est de la porte principale. (On retrouve un signe assez similaire avec le mot wehabayit, no. 14 ci-dessus, et sur le mot qayyam, no. 15.)
- 18. Inscription dans la cave voûtée, 7ème assise au-dessus de la base de la niche sous l'escalier:

גבה haut (gabo'ah), ou hauteur (gobah), orthographe défective.



[35]

## III. LA SYNAGOGUE MONUMENTALE DE ROUEN

La tradition juive accorde aux synagogues et aux écoles une place d'honneur dans la vie religieuse et culturelle, mais elle distingue soigneusement l'une de l'autre. En premier lieu il faut souligner que les textes tannaïtiques (Ile et Ille siècles) et les Talmuds de Palestine et de Babylonie (rédigés respectivement aux Ve et VIe siècles) indiquent que la sainteté d'une école est supérieure à celle d'une synagogue. La formulation de ce principe plus tard, dans le Michneh Torah de Maïmonide (Egypte, fin du XIIe siècle) en est: "Il est permis de faire d'une synagogue une école, mais il est interdit de faire d'une école une synagogue, parce que la sainteté d'une école est supérieure à la sainteté d'une synagogue." On trouve une formule similaire chez Joseph Caro dans son code fondamental le Chulhan 'Arukh (rédigé à Safed vers 1570). Il écrit explicitement: "Une école permanente est plus sacrée qu'une synagogue" et ajoute: "c'est donc un plus grand mérite d'y faire les prières."40 (Cela était tout-à-fait habituel aux étudiants des vechibot au cours des siècles.) Maimonide insiste sur le fait qu'il faut "bâtir un hekhal" — c'est-à-dire une abside — dans les synagogues, "dans lequel on place le rouleau de la Torah."41 Caro écrit qu'on "érige une synagogue seulement à

l'endroit le plus haut de la ville. On l'élève jusqu'à ce qu'elle soit plus haute que tous les bâtiments qui sont utilisés dans la ville." Il continue: "L'homme qui érige (une maison) proche de la fenêtre d'une synagogue ne doit pas se contenter de la bâtir à une distance de quatre coudées, parce que (la fenêtre) a besoin d'une grande quantité de lumière. On ne construit la porte (principale) de la synagogue sur aucun autre mur que celui qui fait face au côté où l'on fait les prières habituellement dans cette ville; c'est-à-dire, si l'on prie vers l'ouest, on construit (la porte) dans le (mur) est, pour que l'on s'incline depuis la porte face à l'armoire située du côté où se font les prières." (ibid. 150 d, e).

Il est clair que ces mêmes règlements de construction étaient connus et respectés par les Juiss de la France septentrionale pendant le Moyen Age. L'auteur anonyme du commentaire Hagahot Maimuniot (sur le Michneh Torah de Maïmonide), lui-même étudiant du fameux Meïr de Rothembourg (mort en 1293) écrit: "Il arriva à Troyes, qu'un des proches parents de Rabbenu Jacob ben Meïr Tam (mort vers 1170) éleva la hauteur de sa maison, et (Rabbenu Tam) ordonna d'élever également la hauteur de la synagogue. Ils construisirent une structure haute sur un seul côté (de la synagogue), à un coin, et il ne se montra pas plus exigeant. Dans les gloses (tosafot) de Moïse ... fils de Meïr (élève de Judah Sire Leon de Paris, au commencement du XIIIe siècle) il est écrit que la raison

Cf. Maïmonide, Michneh Torah, Hilkhoth Tefillah XI, par. 14. Les sources de la littérature tannaîtique et talmudique sont explicitement indiquées dans les commentaires en marge du texte.

<sup>&</sup>quot;Chulhan 'Arukh, Orah Hayyim par. 90b. Même si l'on insiste sur le fait que les Juifs français préféraient faire leurs prières dans des salles à-demi souterraines, il est clair en ce cas que, si le bâtiment de la cour du Palais était une yechibah, et non pas une synagogue, les étudiants n'auraient pas eu de difficulté pour y accomplir leurs devoirs religieux. Cependant, une yechibah n'est pas une synagogue communale.

<sup>&</sup>quot; Michneh Torah, Hilkhoth Tefillah XI, 2. Il ajoute qu'on construit le hekhal dans la direction vers laquelle on prie, et qu'on érige une bimah (estrade, podium) au centre de la synagogue. C'est là que l'on lit la Torah et que l'on prêche (ibid., 3). — Pour des renseignements intéressants en ce qui concerne l'architecture des synagogues du Proche-Orient, cf. Goitein, S. D., 1971, 143-155.

<sup>&</sup>quot;Chulhan 'Arukh, Orah Hayyim par. 150b. C'est l'ancien règlement authentique, que l'on trouve dans la littérature tannaïtique, et ailleurs. Or, Maïmonide l'à modifié à cause de lois restrictives islamiques (mais d'origine byzantine) au sujet de la hauteur des maisons de prière des dhimmis (Juifs et Chrétiens): "Quand on érige une synagogue, il faut l'ériger seulement sur la partie la plus haute de la ville ... Il faut l'élever jusqu'à ce qu'elle soit plus haute que toutes les impasses (haserot) de la ville." (Michneh Torah, Hilkhoth Tefillah XI, 2). Mais le Talmud parle de toits de maisons, pas d'impasses (Bab. Shabbat 11a). D'autres autorités médiévales juives ont modifié ce règlement en conformité avec les lois et coûtumes régionales, voir par ex. Orah Hayyim Par. 150, gloses.

136

[37]

(pour laquelle Maïmonide a ordonné de construire la porte principale dans le mur est) était que l'on s'incline depuis la porte face à l'armoire qui était à l'ouest; ainsi, la loi pour ceux qui prient vers l'est (c'est-à-dire en Europe) est que la porte doit se trouver à l'ouest; de même pour les autres directions, (on construit la porte dans le mur d'en face)." (Hagahot Maimuniot sur Michneh Torah, Hilkhoth Tefillah, Par. 2). Salomon bar Isaac (Rachi de Troyes, fin du XIe siècle et commencement du XIIe) explique la raison du dicton talmudique "Un homme ne doit dire ses prières que dans une maison possédant des fenêtres" (Talmud de Babylonie, Berakhot 34b, 31a): C'est "parce qu'elles (les fenêtres) font qu'il dirige son cœur jusqu'à ce qu'il regarde vers le ciel, et que son cœur s'humilie." 43

GOLB

Comme nous l'avons déjà indiqué, l'expression hébraïque pour synagogue était bet hakenesset. Or, la forme kenesset est en effet la réduction de l'expression kenesset yisra'ël, qui signifie "la communauté d'Israël". Les membres de la communauté furent appelés, pendant la période de l'Empire romain, anchē hakenesset, "les hommes de la communauté (d'Israël)." On rencontre aussi l'expression rôch hakenesset, "la tête (chef local) de la communauté." L'expression bet hakenesset signifie la maison (c'est-à-dire la maison par excellence) de la communauté. C'est là que sont conservés les rouleaux officiels de la Bible, dont la lecture est obligatoire

trois jours par semaine et les jours de fête; c'est là que se pratique le culte collectif de la communauté. C'est également dans cette maison communautaire que se tiennent fréquemment les assises de la cour de justice juive; pour les divers types de serments on se sert obligatoirement des rouleaux de la Torah (cf. e.g. Golb, N., 1973, 114 f.). Cependant, il fut toujours permis aux individus, ou aux groupes d'individus israëlites, de prier en n'importe quel lieu sans être requis d'assister au culte officiel du bet hakenesset. On appelle ces lieux de prière bet tefillah ("maison de prière") ou miqdach me'at ("petit lieu sacré").

On peut trouver des exemples de cet aspect de la vie religieuse juive en divers endroits de l'Empire romain, y compris l'Europe du nord-ouest, au moins jusqu'à la période des Croisades. Ainsi, on trouve que, d'après les chroniques, au commencement de la Première Croisade les communautés juives qui furent attaquées par les Croisés possédaient ce même système d'organisation. La plus grande ville de la région rhénane était Cologne, où certaines sources donnent à entendre qu'au moins 1,200 Juifs furent massacrés par les Croisés après avoir été dispersés dans les villages des alentours (Salomon bar Simson dans Neubauer/Stern, 1892, 20; Eliezer b. Nathan, *ibid.*, 40 ff.). La population juive de Cologne, peu avant la fin du XIe siecle, était donc au moins de 2,000 âmes; pourtant, ils n'avaient qu'une seule synagogue monumentale.48

A Mayence, le nombre des massacrés fut de 700 à 1.300

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Rachi sur Berakhot 34b, s.v. halönöt. Voir aussi Halakhöt Gedölöt, éd. de Venise, folio 6 verso; Loew, L., 1898, 34-36; Dinur, B., 1962, 347 note 10.

On trouve déjà cette expression dans la littérature tannaîtique (Île siècle), voir par ex. Tosefta Megillah, IVe chapitre; ed. Zuckermandel, pp. 225 saq.

<sup>&</sup>quot;Cf. par exemple le papyrus hébraïque d'Egypte (Oxyrhynchus/VIe siècle?) se trouvant à Oxford, publié par Cowley, A., 1915, 210 (planche XXVII), où l'on trouve les expressions roch hakenesset, rāchē hakenesset ("les chefs de la communauté"), benē hakenesset ("les fils [c'est-à-dire les membres] de la communauté"), et ziqnē hakenesset ("les aînés de la communauté"). Il s'agit de la partie droite d'une lettre communautaire des Juss de M[...] adressé à une autre communauté juive égyptienne dont le chef se nomme Aginah (3e ligne).

<sup>&</sup>quot;Cf. Maimonide, Michneh Torah, Hilkhoth Tefillah XI, 1: Il faut "préparer" une synagogue dans chaque endroit où se trouve un minimum de dix hommes israëlites; il est obligatoire d'y bâtir une synagogue et d'acheter un rouleau de la Torah ainsi qu'une copie des autres écritures bibliques.

<sup>&</sup>quot;Cf. par ex. la Consultation 295 de Rachi (Elfenbein, 1., 1943, 321): Après la fabrication des azymes, il faut courir au bet hatefillah pour la prière.

Eliezer b. Nathan écrit (Neubauer/Stern, 1892, 40) que les Croisés ont détruit la synagogue, mais il semble que la destruction n'ait pas été totale. Cf. Aronius, J., 1902, 62, no. 146.

[39]

âmes (Elbogen, I., 1934, 180-181), ce qui indiquerait une communauté juive totale de plus de 1,500 personnes. Cependant, on ne trouve mention, chez Salomon bar Simson, que de l'existence d'une synagogue communale (Neubauer/Stern, 1892, 4-5). Le même auteur écrit également qu'après la "conflagration,"

**GOLB** 

138

"... nous rentrâmes à la ville (de Mainz), chacun à sa maison, sa demeure, et ceux habitant le quartier élevé ne pouvaient pas aller dans le quartier (plus) bas, ni pendant la journée, ni le soir, ni l'après-midi, à cause de la peur des assiégeants: donc, nous prijons dans le quartier élevé. dans l'école (bet midrach) de notre Maître Yehudah, fils de R. Qalonymus, et ceux du quartier bas priaient chez eux, dans la maison de prière (bet tefillah); ils firent ainsi pendant quelques années. Après, le travail (de construction d'une nouvelle synagogue communale) fini au mois d'Elloul de l'année 4864 (= A.D. 1104); et la veille au soir de Roch Hachanah, un des plus anciens vint dire à la communauté, 'Venez, montons de la terre à la maison que nous avons élevée au-dessus des fondations!' Ensuite. des membres plus âgés de la communauté y allèrent, les prêtres et les Levites, et on mit les rouleaux de la Torah dans l'arche sainte là bas dans la synagogue (bet hakenesset) très joyeusement, et ils sont restés là jusqu'à aujourd'hui. Et le lendemain, le Roch Hachanah, nous avons commencé à prier là-dedans, et même jusqu'à aujourd'hui nous y prions encore."

(Neubauer/Stern, 1892, 31). De plus, on ne connaît qu'une synagogue à Orléans à la fin du XIe siècle. 49

De même pendant le XIIe siècle. On fait référence aux clefs de "la synagogue" de Blois (Neubauer/Stern, 1892, 35). Des rapports concernant Rabbenu Tam montrent qu'à Troyes se trouvait un seul bâtiment qu'on appellait bet hakenesset, "la synagogue", pendant le milieu du XIIe siècle. 50 On ne connaît

qu'une synagogue monumentale à Paris avant l'expulsion de 1182 (Guerard, M., 1850, 38-39),<sup>51</sup> de même qu'il en exista une pendant le VIe siècle (Grégoire de Tours, Hist, Franc, VI, 5, 17). Il y avait sans doute d'autres maisons de prière juives en chacune de ces villes pendant les onzième et douzième siècles, mais dans aucun cas la communauté juive n'avait besoin de plus d'une maison officielle pour y accomplir pleinement les formalités et prescriptions minutieuses du culte. C'est seulement au Proche-Orient, après la conquête arabe des pays qui saisaient autrefois partie de l'Empire romain, qu'il existe, à côté de maisons de prière innombrables, deux synagogues dans chaque grande ville - l'une étant celle des Palestiniens (c'est-à-dire, des Juifs se rattachant aux rituels juifs palestiniens et à l'Académie de Jerusalem) et l'autre celle des Babyloniens. 52 On n'a jamais connu une telle distinction parmi les Juifs d'Europe.53

en ce qui concerne "la testimonie de Rabbenu Tam quand il exita de la synagogue de Troyes." Voir aussi ci-dessus, page 135, sur la construction d'une tour sur une côté de cette même synagogue.

- " ... Philippus, Dei gratia Francorum rex ... sinagogam Judeorum Parisiensem, in qua orare solent Judei, per manum Mauricii, venerabilis episcopi Parisiensis, donavimus et concessimus, ad edificandam ibi ecclesiam in qua divinum de cetero celebretur officium etc." (anno 1183, après l'expulsion de l'année précédente). Le texte donne à entendre qu'il n'y avait qu'une synagogue monumentale à Paris avant l'expulsion de 1182. Après le retour des Juifs à Paris, on y trouve deux juiveries et, par conséquent, deux synagogues communales; voir par ex. Kahn, Z., 1889, 18 ff.
- Cf. Goitein, S. D., 1971, 143 ff. A Damas, par ex., il existait une grande synagogue, c'est-à-dire la synagogue des Palestiniens, et aussi une petite synagogue, celle des Babyloniens ainsi que de nombreuses autres maisons de prière qu'on n'appelait jamais bet hakenesset, mais d'autres noms; cf. Golb. N., Sefunoth VIII (1964), 92, note 37.
- "Cf. l'idée contraire dans Blumenkranz, B., 1978, 37-42, où l'auteur malheureusement ne fait aucune distinction entre le XIe siècle et le XIVe siècle en ce qui concerne la conception et les fonctions de la synagogue. L'article ne distingue pas entre la synagogue communale (bet hakenesset dans son ancienne connotation) et la petite maison de prière. Le fait qu'il y avait à Aux-en-Provence en 1341 "une communauté de 1,205 âmes qui dispose d'au

<sup>&</sup>quot; Cf. la Consultation 241 de Rachi (Elfenbein, I., 1943, 275): Un créancier chrétien essaie de vendre un gage (un livre hébraïque) "dans les marchés (pluriel) et la synagogue."

W Voir par ex. le rapport de Moïse b. Hisdai, dans Or Zaru'a I, 41, no. 115,

[41]

On peut dire que l'histoire des institutions juives du Rouen médiéval, ce que nous en savons par des sources littéraires et des traditions orales, est un miroir fidèle d'une réalité qui ne nécessite aucune interprétation ésotérique. On trouve que, selon toute apparence, il existait des maisons de prière dispersées sur tout le Clos aux Juifs. "On voit encore," écrivait Periaux, "des preuves de l'existence de synagogues dans une partie des caves de la rue aux Juifs, vers le Palais de Justice, et dans quelques-unes de celles de la rue des Carmes" (Periaux, P., 1819, 133). En l'an 1826, on remarque qu' "il existait autrefois, dans la rue Saint-Lo, un peu au-dessus de la rue Boudin, une vieille chapelle, située au fond d'une cour, qui fait aujourd'hui partie d'une propriété particulière. L'on m'a assuré que dans les titres, il était fait mention d'une ancienne synagogue au même endroit, ce qui paraît assez probable ..." (Lesguillez, A., 1826, 153-154).

Quant au bet hakenesset, c'est-à-dire, la synagogue officielle

moins deux synagogues" (ibid., 38) ne prouve nullement qu'une grande communauté juive de la France du nord, c'est-à-dire de plus de 1,000 âmes. "dispose normalement d'au moins deux synagogues" (ibid.), sauf si l'on donne au terme "synagogue" son sens vulgaire. - L'exégèse de M. Blumenkranz de l'ancien récit à propos de Limoges ("nous apprenons d'abord que la communauté de Limoges était 'petite et peu nombreuse' ... Elle dispose pourtant d'une synagogue," ibid., 39) est une interprétation difficile à accepter. - L'auteur donne à entendre par omission qu'il n'existaient pas avant la Première Croisade d'importantes communautés juives à Reims ni à Narbonne. - On ne trouve aucune mention, de la part de l'auteur, de la synagogue de Troyes pendant le XIIe siècle (sources hébraïques), bien qu'il ait discuté des témoignages (latins) touchant la synagogue de Paris au même siècle (ibid., 37); pourquoi? - Il n'existe aucune indication que le bâtiment hébraïque de la cour du Palais de Justice de Rouen put avoir été une synagogue: l'on n'a trouvé aucune trace d'armoire dans le bâtiment, malgré les affirmations de l'auteur qu' "en commun aux synagogues de Rouen et de Limoges est l'Arche sainte en bois" (ibid., 42). De plus, l'auteur écrit: "Nous pouvons ainsi supposer environ vingt synagogues en France du haut Moyen Age, ou plus exactement: des synagogues (plus d'une) dans environ vingt localités de la France ..." (ibid., 39). Les deux parties de cette déclaration se contredisent mutuellement.

de Rouen, il existait une tradition ancienne - contestée cependant par Beaurepaire et par d'autres historiens (Beaurepaire, Ch., 1888, 46-47) - que l'église Notre-Dame-dela-Ronde était une synagogue à l'origine.<sup>54</sup> Or, cette église, située dans la rue du Gros Horloge, était déjà une église chrétienne en 1255, mais il reste toujours possible que le bâtiment (ou ses fondations) était à l'origine, pendant la période ducale (Xe ou XIe siècle), la grande synagogue des Juifs qui fut confisquée par la population chrétienne lors de la Première Croisade et transformée en église; ce qui suscita la construction d'une nouvelle synagogue monumentale à la suite du retour de la communauté juive à sa religion d'origine à partir de 1099. C'est particulièrement la similarité de construction entre l'édifice hébraïque de la cour du Palais et le bâtiment monumental du côté sud de la rue aux Juifs, ainsi que le fait que ce dernier était connu jusqu'au XIXe siècle en tant que "la synagogue des Juifs" — c'est-à-dire, la synagogue par excellence — qui montre qu'il était bien cette synagogue monumentale que la communauté juive a possédée après les événements associés à la Première Croisade.55

Malgré la destruction de ce monument important au cours du XIXe siècle, on possède plus de renseignements sur la synagogue du côté sud de la rue aux Juifs. La description la plus complète que l'on puisse trouver est celle de E. de la Quérière en 1821, dont je donne ici le texte in extenso à cause de son importance. Il écrit:

» Voir Periaux, P., 1870, 339: "Quelques anciens historiens, entre autres Taillepied, affirment que l'église de Notre-Dame-de-la-Ronde, aujourd'hui disparue, aurait à l'origine servi de synagogue." On cite les paroles de Taillepied dans l'ouvrage collectif Le Palais de Justice de Rouen (Rouen, 1977), 21, note 23: "Leur synagogue fut érigée en église qui fut appelée Notre-Dame de la Ronde et il y a des chanoines pour y célébrer le divin service."

"On peut dire seulement "possédée" et non pas "érigée", parce qu'il reste toujours possible que la synagogue fut érigée au onzième siècle et endommagée seulement au commencement de la Première Croisade. On ne le peut pas préciser sans sondage sur le site même. — Quant à la persécution de 1096 et le retour subséquent au judaïsme, voir Golb, N., 1976, pp. 14-15, 175-179.

[42]

143

"Sur le derrière de cette maison [no. 57 rue aux Juifs, près de la rue Massacre], il existe un ancien monument engagé dans des constructions modernes, et qu'une tradition, probablement fausse, donne pour une synagogue. Il consiste d'abord en une salle longue de vingt-quatre pieds et demi, large de seize pieds et demi, et haute de dix-neuf pieds et demi. Cette pièce, solidement construite en pierre de taille, est enfoncée de dix pieds au-dessous du sol, et il est à remarquer que, sur cette profondeur, six pieds du pourtour sont construits en pierres non parées. La voûte est faite de moellon. Les murailles ne présentent d'autre ouverture que deux meurtrières du côté du midi, vers le haut. On arrive à l'étage supérieur par un escalier placé en dehors. Divisé en plusieurs pièces, il ne présente rien de curieux. La voûte qui termine l'édifice n'est séparée de cet appartement que par un plancher fort bas; elle est un peu ogive et faite de blocages; on y aperçoit encore de légers fragments de peinture à fresque."

**GOLB** 

(Quérière, E., 1821, 149-150). Avec l'aide de renseignements supplémentaires, il est possible d'examiner en détail cette description, pour arriver à une connaissance plus précise du bâtiment. La source la plus importante est sans doute le plan de l'ancien Hôtel de Ville de Rouen et des bâtiments voisins par R. Vernisse, tracé en 1738. La Bibliothèque Municipale de Rouen en possède le document original.56 Sur ce plan, au sud de la rue aux Juifs et près de l'angle de la rue Massacre on voit clairement (voir fig. 7) la "Sinagogue"; on aperçoit contre le mur ouest un escalier "placé en dehors" et conduisant, sur le plan, au rez-de-chaussée; des murs très épais; deux fenêtres, mais l'une dans le mur sud et l'autre dans le mur ouest, au coin du mur sud; et, de plus, l'abside dans le

mur est qui est le signe distinctif des synagogues romanes (voir fig. 6). Cette caractéristique existe non seulement dans les synagogues romanes de l'Europe du Nord qui ont été préservées, mais également dans les grandes synagogues du temps de l'Empire romain, telles celles d'Égine (Grèce), de Jéricho, et d'El-Hammeh (Palestine) (Goodenough, E. R., 1953, planches 626, 655, 881).

Or, cette particularité apporte la preuve que les réserves de de la Quérière en ce qui concerne l'authenticité de la tradition identifiant ce bâtiment comme synagogue n'étaient pas bien fondées. De plus, d'autres caractéristiques sont conformes précisément aux traditions et règlements du Moyen Age en ce qui concerne les synagogues françaises. La porte du bâtiment se trouve dans le mur ouest, parce que "la loi pour ceux qui prient vers l'est est que la porte doit se trouver à l'ouest" (citation de l'étudiant de Judah Sire Leon de Paris, voir cidessus, page 136). L'emplacement de fenêtres dans le bâtiment ("deux meurtrières de côté du midi, vers le haut") est conforme elle aussi à l'ancienne tradition française concernant l'architecture synagogale, comme elle se trouve dans les paroles de Rachi de Troyes, selon lesquelles les fenêtres "occasionnent qu'il dirige son coeur jusqu'à ce qu'il regarde vers le ciel".57

Dans le plan de Vernisse on peut observer un large espace entre les fenêtres et les bâtiments avoisinants: plus de 3,75 m du côté ouest, et 6 mètres approximativement vers le sud. Ceci est conforme au règlement se trouvant dans le Chulhan 'Arukh, mais évidemment d'origine plus ancienne, selon lequel

<sup>» &</sup>quot;Plan général de la maison de ville et des autres maisons qui luy apartiennes, levé en juillet année 1738 par Re Vernisse menusier." (Est. II T Rouen [ex archives municipales 33A8]; classé dans les estampes hors grandeur, chemise rouge: IV. 3. Est. T. II et H. G. Rouen. Plans édifices divers.) On trouve une copie (qui est assez petite et non pas entièrement exacte) du plan dans Cerné, A., 1934, fig. 3. Voir la reproduction (malheureusement très réduite en grandeur) du plan original dans Golb, N., 1977, 19.

<sup>&</sup>quot; Voir l'observation de Dinur, B., 1962, I. IV, 347: la phrase implique que les fenêtres des synagogues à l'époque de Rachi étaient percées en hauteur. Quant aux fenêtres de la synagogue monumentale de Rouen d'après le plan de Vernisse, ils sont 1,20 m d'épaisseur extérieure et 1,70 m d'épaisseur intérieure (mesure approximative). Ces grandes fenêtres sont, de plus, situées sur les côtés sud et ouest du bâtiment, qui sont plus lumineux - par contraste avec les meurtrières du bâtiment hébraïque de la cour du Palais, qui sont très étroites et situées sur le côté nord.

[45]

144

"Il y a quelques années, lorsqu'on démolit la maison no. 55 de la rue aux Juifs, on put voir, pendant plusieurs jours, une construction souterraine en bons matériaux, éclairée du côté du midi par une fenêtre grillée de barres de fer. L'appareil des murs et plus encore la hauteur de ce caveau présentaient quelque chose d'extraordinaire, et c'est un sujet de regret pour moi qu'on n'en ait point relevé exactement les dimensions, qu'on n'en ait point pris un dessin pour l'album de la Commission des Antiquités du département " (Beaurepaire, Ch., 1894, 197).

La hauteur de la salle que Beaurepaire a remarquée était précisée par de la Quérière ("haute de dix-neuf pieds et demi"). L'équivalence moderne de cette dimension est de 6,43 m; l'équivalence de la longueur (24<sup>1</sup>/<sub>2</sub> pieds) étant de 8,08 m et de largeur (16 pieds) étant de 5,28 m. Or, si l'on mesure l'épaisseur des murs sur le plan, très exact, de Vernisse, il se trouve que les murs nord et sud sont chacun en proportion de 1/4 par rapport à la longueur du bâtiment, ce qui donne une mesure de 2 mètres (±deux ou trois centimètres) pour l'épaisseur de chaque mur. Ceci excède l'épaisseur des murs du bâtiment roman de la cour du Palais d'un demi-mètre (voir ci-dessous, p. 150). La référence de la synagogue à une période proche de celle du monument de la cour du Palais est indiquée par la profondeur identique des deux édifices ("dix pieds [=3,30 m] au dessous du sol" comparer ci-dessus, note 11 et p. 117). Seul un sondage. cependant, pourrait montrer si la "pierre de taille" de la description de de la Quérière est la même pierre de taille, ou pierre hachée, de Caumont qu'on a utilisée pour le bâtiment roman de la cour du Palais, et comme en d'autres constructions de la région; il pourrait également nous renseigner sur la profondeur exacte de la synagogue.

MONUMENT HEBRAIQUE DECOUVERT A ROUEN

La description de de la Quérière n'indique que la hauteur du rez-de-chaussée du bâtiment. Cette même dimension est fournie par Rondeaux de Sétry dans son "Second Plan de la ville de Rouen de 1782 ("... l'intérieur est un demi-souterrain de 19 pieds d'élévation"; voir ci-dessus, page 112). Or, de la Quérière ajoute: "la voûte est faite de moellon" et qu'on "arrive à l'étage supérieur par un escalier placé en dehors." Il est clair que la voûte de moellons constituait une séparation entre le rez-de-chaussée et l'étage supérieur. Toutefois, la rudesse de sa construction n'est pas conforme, à mon avis, aux autres caractéristiques du bâtiment. La position de l'escalier "placé en dehors" correspond précisément au plan de Vernisse montrant un tel escalier, placé en dehors du bâtiment sur le côté ouest, qui descend au rez-de-chaussée et conduit également à un étage supérieur. Malheureusement, de la Quérière ne décrit pas les dimensions de cet étage supérieur, se contentant d'indiquer que "Divisé en plusieurs pièces, il ne présente rien de curieux," et que "La voûte que termine l'édifice n'est séparée de cet appartement que par un plancher fort bas ..." Or, le plancher qui a séparé la voûte terminant l'édifice de l'étage supérieur était sans doute une construction secondaire et tardive, parce que la voûte elle-même était non seulement "un peu ogive et faite de blocages" - en contraste avec la voûte de moellons du rez-de-chaussée - mais également décorée avec "de légers fragments de peinture à fresque." Il est clair que le "plancher fort bas" ne pouvait permettre d'admirer cette peinture, qui était selon toute apparence la décoration du plafond originel (voûté) de la synagogue. 58 Les constructions de l'étage supérieur semblent W Voir ci-dessous, p. 150.

146

tous secondaires et tardives, y compris la voûte de moellons au-dessous et les petites pièces. Ils étaient évidemment modifications qu'on a pratiquées après l'abandon de la synagogue de la part des Juifs de Rouen en 1306.<sup>59</sup> (Voir fig. 9.)

GOLB

Il faut se représenter à l'origine, c'est clair, un grand pavillon de deux étages dont le second constituait en effet la galerie réservée aux femmes, ouverte en son centre. En bas se trouvait la bimah (estrade) où l'on prêchait et où l'on lisait la Torah. La bimah, se trouvant toujours au centre de la salle principale des synagogues pendant le Moyen Age, était une structure assez haute, permettant à la communauté entière d'écouter les paroles du prêcheur et du lecteur. La galerie s'étendait apparemment le long de deux ou de trois côtés de la salle, comme on peut le constater dans plusieurs synagogues anciennes (cf. par exemple la reconstitution de la synagogue d'Irbid), et et plus modernes. Ceci explique pourquoi l'escalier

"On pense surtout à des logements ("divisé en plusieurs pièces"), hypothèse appuyée par le fait qu'on a également pratiqué, avant 1782, un puits au mur est, précisément à l'emplacement de l'abside. Voir Arch. Départementales de la Seine-Maritime, G. 7481, document de 17 décembre 1782, "... ainsy qu'un puits qui est dans la muraille de la dite maison de derrière appellée la sinagogue", cf. le cercle dessiné dans l'abside de la synagogue au plan de Vernisse. C'est évidemment en raison de sa rotondité qu'on a choisi la partie absidiale du mur est pour l'emplacement de puits. Voir aussi la Ve section de mon analyse du Colloque qui s'est tenu à Bec-Hellouin en 1979.

- Cf. par ex. Maimonide. Michneh Torah, Hilkhoth Tefillah XI, 3; Rachi, Commentaire sur Bab. Sukkah fol. 51 verso. Voir aussi la note 35 de mon analyse du Colloque; Low, L., 1898, 93-97; Jewish Encylopaedia, I. 430-431.
- "Outre des exemples de représentation graphique, voir particulièrement Abraham ibn Ezra, Commentaire sur Néhémie VIII. 4 ("Ezra le scribe se plaçait sur une tour de bois"): "[C'est-à-dire], similaire [en construction] à une tour, comme nous faisons ici dans (nos) synagogues." Ibn Ezra écrivait son commentaire sur les douze prophètes mineurs à Rouen, en 1156.
- <sup>4</sup> Cf. Krautheimer, R., 1927, fig. 1 (p. 51). Exemples plus tardifs: Fürth (ibid., 113, 245), Posen (ibid., 222, 224, "alte Schule"), Frankfurt am Main

était placé au dehors du bâtiment: il assurait aux femmes l'accès à leur galerie sans déranger la solennité des offices. 61

Il est évident que la synagogue monumentale de Rouen devait être assez élevée simplement du point de vue de l'espace disponible dans le Clos aux Juifs au Moyen Age. Ceci s'explique si l'on considère l'importance commerciale de Rouen des XIe au XIIIe siècles, sa situation comme port principal de l'Europe du nord, et sa place dans la vie intellectuelle (y compris la vie juive intellectuelle). On peut estimer que la rue aux Juiss et les rues avoisinantes abondaient en habitations de trois ou quatre étages, proches les unes des autres, entremêlées de boutiques et de marchés de toutes sortes présentant une grande variété d'articles de différents pays. De plus, la présence d'une communauté d'étudiants et de maîtres appartenant à l'académie juive devait augmenter la population juive et contribuer au problème du manque d'espace. En outre, on n'avait pas besoin à Rouen d'une synagogue communale de grandes dimensions au sol en raison du fait qu'il existait dans le quartier juif d'autres maisons de

(ibid., 226-233; if faut remarquer l'escalier placé au dehors du bâtiment et conduisant directement à la galerie des femmes, ibid., planches 88, 91), Prague. Pinkas-Schule (ibid., 236).

Grâce à la gentillesse de M. Charles Gosselin, je possède depuis quelques mois une photocopie d'un dessin (Archives Départementales de la Seine-Maritime, 6F I Rouen 180 recto, Tome 5, ler volume) qu'on a identifié comme étant une représentation de la synagogue monumentale de Rouen. L'édifice est bien sûr de construction romane, et la porte principale semble être similaire à celle de la synagogue (voir particulièrement le plan de Vernisse). Cependant, le dessin montre deux meurtrières en face de la porte principale — détail qui manque sur le plan de Vernisse et dans les descriptions des auteurs. De plus, la distance entre la porte principale et le côté droit de l'édifice se trouvant dans le dessin est très courte, tandis qu'il y a une distance d'au moins huit mêtres entre la porte principale et le coin sud-ouest de la synagogue sur le plan de Vernisse. Ainsì, l'identification ne me semble pas être possible.

"En contraste, le mur sud du bâtiment de la cour du Palais — où se trouve la porte principale du bâtiment — n'indique aucune trace d'escalier menant au premier étage. Voir aussi mon analyse du Colloque de B. Blumenkranz, VIe section.

[49]

148

prière, alors que les étudiants priaient sur place à l'école.

GOLB

Or, si l'on estime que la hauteur de l'étage supérieur égalait celle de l'étage inférieur, la hauteur totale était approximativement de  $6.43 \times 2 = 12.86$  m dont 3.30 m "au-dessous de sol". Il s'agit évidemment du niveau du sol au commencement du XIXe siècle; il faut donc retrancher environ 2,40 m (30 cm par siècle pendant 8 siècles) pour arriver à une estimation d'une profondeur de moins d'un mêtre au dessous du sol au commencement du onzième siècle, et un peu plus en fin de siècle. La hauteur du bâtiment était donc de 14 ou 15 mètres approximativement au-dessus du sol. Cependant, un dessin du XVIIIe siècle montrant la façade de la synagogue (voir fig. 11) révèle une hauteur qui pourrait être plus élevée. En effet, la synagogue s'élève au dessus des habitations voisinantes et, de plus, son faîte n'apparait pas dans le dessin. Il se conforme ainsi à l'ordonnance juive très ancienne, selon laquelle la synagogue devait être le bâtiment le plus haut de la ville. C'est seulement l'interprétation du mot "ville" ('ir) qu'on a modifiée, l'interprétation des rabbins français étant, à en juger par les instructions (vers 1160) de Rabbenu Tam de Troyes (ci-dessus, page 135), qu'il désignait le vicus judaeorum de la ville, et pas plus.

Il était donc nécessaire d'ériger à Rouen une synagogue de grande hauteur: ceci s'imposait d'autant plus que Rouen était la ville centrale du judaïsme normand et le siège de son Académie des hautes études. Il fallait donc observer tous les détails exigés par la loi juive. C'est grâce au dessin de Jacques le Lieur de la Rue aux Juifs, dessin qui se trouve dans son ouvrage unique Le Livre des Fontaines de Rouen (1525) qu'on peut retrouver trace d'une autre particularité de la synagogue monumentale de Rouen, sur ce sujet. Un examen soigneux de la partie de la rue aux Juifs avoisinant la Salle des Procureurs du Palais le montre précisément, du côté sud de la rue.<sup>64</sup> On y

perçoit, partant de la rue à l'ouest du Palais, une rangée de six maisons anciennes et, en arrière de la sixième, le coin d'une construction carrée, au-dessus de laquelle s'élève une tour ronde couronnée par une toiture pointue. Or, il est évident qu'entre la troisième maison de cette rangée et la quatrième, s'ouvrait, après la période de le Lieur et avant celle de Jacques Gombouste (1655), la rue Massacre d'aujourd'hui. C'est dans la grande carte de Gombouste qu'on trouve cette rue pour la première fois, et portant la désignation de "Rue Massacre".65 Les trois premières maisons s'étendent évidemment entre la Place Verdrel d'aujourd'hui (bordant le Palais du côté ouest) et l'emplacement de la rue Massacre; il est évident que c'est en arrière de la deuxième ou de la troisième maison partant de la rue Massacre d'aujourd'hui que se trouve le dessin de la tour. Cela coïncide avec l'emplacement de la synagogue dans le plan de Vernisse, et se trouve conforme aux descriptions de l'emplacement de la synagogue que Charles de Beaurepaire constatait dans des manuscrits du XVIIIe siècle (Beaurepaire, Ch., 1894, 198). La tour se trouve au coin sud-ouest de la synagogue dans le dessin de le Lieur<sup>66</sup>: son style est apparemment roman (Fillitz, H., 1969, planches 49, 63, 148, 149, 260, 270), et montre que la synagogue en sa totalité était de style homogène, fait fortement suggéré déjà par le plan de Vernisse

MONUMENT HEBRAIOUE DECOUVERT A ROUEN

bibliothèque le 21 avril 1977, et MM les propriétaires du "Photo Ellebé" pour les clichés très exacts pris ce même jour. (Voir fig. 10.)

<sup>&</sup>quot; Je voudrais remercier M. Claude Simonnet, Directeur de la Bibliothèque Municipale, d'avoir bien voulu accepter de mettre le manuscrit à ma disposițion à la

<sup>&</sup>quot;Cf. Periaux, N., 1870, s.v. "Massacre:" ". le nom de rue Massacre est donné dans le Ms. des Fontaines de 1525, à la rue de la Grosse-Horloge, depuis l'horloge jusqu'au Vieux Marché. Plus tard, nous trouvons la boucherie Massacre figurée, dans le plan de Gornbouste de 1655, et dans un autre plan de 1724, sur le côté sud de la place du Marché-Neuf. Les plans de 1655 et de 1724, le Flambeau Astronomique de 1716, et la nomenclature de Du Souillet, comprennent sous le nom de rue Massacre, la rue Massacre actuelle et celle des Vergetiers."

On ne peut découvrir trace de la date de la chute de la tour. Elle a dû se produire entre la date du Livre des Fontaines (1525) et celle du "Second Plan" de Rondeaux de Setry, achevé en 1782; ceci en raison du fait que ce dernier ne fait aucune mention de cette singularité exceptionnelle.

et les descriptions littéraires. A ce sujet, il n'est pas sans intérêt de constater que pendant le XIIe siècle il y avait à Sens également une synagogue en forme d'une tour, et que la tour de la nouvelle synagogue de la même ville (qui fut érigée aux environs de 1205, après la destruction de la première) était décorée, elle aussi, de peintures.<sup>67</sup> La plus grande épaisseur des murs de la synagogue de Rouen, comparée avec celle des murs du monument de la cour du Palais, est due évidemment au fait que la synagogue avait la forme d'une assez grande tour.

Malgré le manque de possibilité d'avancer une date précise de l'édifice juif du côté sud de la rue aux Juifs, coin rue Massacre, il reste cependant certain qu'il était bien la synagogue communale de Rouen pendant les deux siècles qui suivirent la période ducale. En contraste, le bâtiment hébraïque de la cour du Palais, côté nord de la rue aux Juifs, ne porte aucune indication qu'il put avoir été une synagogue dans aucune période de son existence. Il ne serait sans doute pas inutile de présenter ici l'ensemble des preuves qui autorisent l'identification de ce bâtiment roman découvert à Rouen comme ancienne yechibah des Juifs de Rouen. Ce sont les suivantes:

- (a) Le bâtiment est un édifice monumental de la juiverie rouennaise du Moyen Age.
- (b) Le bâtiment n'est pas conforme aux règlements légaux juifs en vigueur au Moyen Age en ce qui concerne les synagogues.

- (c) Le bâtiment n'est pas conforme dans sa structure architecturale à ce que l'on connaît des synagogues romanes de l'Europe du nord, particulièrement de la France du nord.
- (d) Il est bien connu qu'une synagogue monumentale du Rouen médiéval était située sur le côté sud de la rue aux Juifs, près de la rue Massacre d'aujourd'hui.
- (e) A en juger par des anciens dessins et par les descriptions littéraires, la synagogue monumentale du côté sud de la rue était de style roman et pourrait être plus ancienne encore que le bâtiment hébraïque de la cour du Palais. Il n'existe aucune raison de penser qu'elle put avoir été érigée à une période postérieure au XIIe siècle.
- (f) Toute l'histoire des Juifs de Rouen milite contre la possibilité qu'ils aient pu ériger une synagogue, soit monumentale soit de moindre importance, dans la rue aux Juifs pendant le XIVe siècle.
- (g) Contrairement au bâtiment de la cour du Palais, la synagogue monumentale du côté sud de la rue est conforme aux réglements juis en vigueur en France au Moyen Age en ce qui concerne la construction des synagogues.
- (h) La synagogue monumentale du côté sud de la rue est la seule qui ait été connue des Rouennais au cours des siècles comme "la synagogue" par excellence. Il n'existe aucune raison de penser qu'il ait pu y avoir en même temps deux synagogues monumentales à Rouen pendant le Moyen Age.
- (i) Ces faits, en se combinant, rendent totalement insoutenable l'hypothèse selon laquelle le bâtiment roman de la cour du Palais était une synagogue.
- (j) Une courte distance de moins de 60 mètres existe entre l'emplacement de la synagogue monumentale du côté sud de la rue et le bâtiment roman de la cour du Palais.
- (k) Au temps de Charles de Beaurepaire (fin du XIXe siècle) il existait un document qu'il a examiné, montrant

Noir Gross, H., Revue des études juves, VI, 1883, 169-172; Tarbé, Th., Recherches historiques et anecdotales sur la ville de Sens (Sens, 1838), p. 113. Je voudrais remercier mon collègue M. Earl Rosenthal, professeur d'histoire de l'art à l'Université de Chicago, de ses importantes observations en ce qui concerne le caractère roman de la tour et certains aspects esthétiques du bâtiment roman de la cour du Palais.

[53]

qu'un peu plus loin de la synagogue en se dirigeant vers l'est, se trouvait un bâtiment désigné sous l'appellation d'école des Juifs. La considération de faits connexes nous oblige à localiser cette école côté nord de la rue aux Juifs.

- (1) D'après des textes hébraïques du Moyen Age, une maison d'études devait être érigée près de la synagogue; une yechibah serait installée dans chaque ville principale en France pendant le Moyen Age.
- (m) L'élégance et la grandeur du bâtiment s'accordent avec l'importance attribuée aux écoles juives de hautes études pendant le Moyen Age.
- (n) La forme architecturale du rez-de-chaussée du bâtiment ainsi que sa disposition sont très similaires à la construction et à la disposition des bibliothèques monastiques pendant la période d'architecture romane.
- (o) La présence d'une importante école talmudique à Rouen pendant le Moyen Age est appuyée par des sources littéraires et historiques de l'époque.

D'après toutes ces considérations, et étant donné qu'il n'existe nulle part d'indication, avant l'année 1976, d'une telle trouvaille, il devient évident que le monument hébraïque de la cour du Palais de Justice à Rouen est la seule école des Juifs de l'antiquité ou du Moyen Age que l'on a découverte, ou qui a survecu, jusqu'aujourd'hui; et qu'elle constitue ainsi un trésor archéologique précieux et unique qui ne peut manquer d'éveiller l'admiration de toute personne qui contemple ces anciennes ruines.\*

ADLER, M. N. (1907), The Itinerary of Benjamin of Tudela, Londres.

ARONIUS, J. (1902), Regesten zur Geschichte der Juden im fränkischen und deutschen Reiche bis zum Jahre 1273, Berlin

BEAUREPAIRE, CH. (1894), Communication. Bulletin de la Commission des antiquités de la Seine-Inférieure, 1X, 1891-93, 196-199.

BERTIN, D. (1976), Deux constructions juives du XIIe siècle, Archives Juives, XII, 55-60.

BLUMENKRANZ, B. (1971), Rouen, Encyclopaedia Judaica, XIV, 351-352.

- (1976), Un ensemble synagogal à Rouen: 10%-1116, Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, séances de l'année 1976, 663-687.
- (1977), La synagogue de Rouen (env. 1100), Archives Juives, XIII, 37-44.
- (1978), Synagogues en France du haut Moyen Age, Archives Juives, XIV, 37-42.

CERNE, A. (1934), Les anciens Hôtels de Ville de Rouen, Rouen.

CHERUEL, A. (1844), Histoire de Rouen pendant l'époque communale. I. Rouen

CLARK, J. W. (1902), The Care of Books, Cambridge.

COWLEY, A. E. (1915), Hebrew Papyri from Oxyrhyncus, Journal of Egyptian Archaeology, 11, 209-213.

DINUR, B. (1962), Yisra'el bagolah, I, ii, Tel Aviv/Jérusalem.

- (1968), Yisra'el bagolah, II, ii, Tel Aviv/Jérusalem.

Du CANGE, CH. (1886), Glossarium ad scriptores mediae et infimae latinitatis, ed. L. Favre, VII, Niort.

DUVAL, G. (1977), Découverte d'un monument hébraïque roman, Les Monuments historiques de France, 13-16.

ELBOGEN, I. ET Al. (1934), Germania Judaica, Breslau.

ELFENBEIN, I. (1943), Teshubot Rashi (Responsa Rashi), New York.

FILLITZ, H. (1969), Das Mittelalter, I. Berlin.

GINZBERG, L. (1928), Ginze Schechter: Genizah Studies in Memory of Doctor Solomon Schechter, I, New York.

GOTTEIN, S. D. (1967), A Mediterranean Society: The Jewish Communities of the Arab World as Portrayed in the Documents of the Cairo Geniza, I, Berkeley.

- - (1971), A Mediterranean Society ... II, Berkeley.

GOLB, N. (1966), New Light on the Persecution of French Jews at the Time of the First Crusade, Proceedings of the American Academy for Jewish Research, XXXIV, 1-63.

L'auteur voudrait exprimer ses remerciements à Mme Eliane Roos de Paris pour son aide précieuse en ce qui concerne l'amélioration du français de cette étude.

155

- (1968). La toponyme hébraïque MNYW et son identification avec Monieux (Vauchise), Revue Internationale d'Onomastique, XX, 241-254.
- (1969), Monieux, Proceedings of the American Philosophical Society, CXIII, 67-94.
- (1970), The Jews of Medieval Rouen, American Philosophical Society Year Book 1969, 557-558.
- (1976), Toledot hayehudim be'ir rouen bimé habenayim (Histoire et Culture des Juifs de Rouen pendant le Moyen Age), Tel Aviv.
- (1976, b), In Search of the Original Home of the Great Mahazor of Amsterdam, Saudia Rosenthaliana, X, 195-211.
- (1977), Localisation de l'ancienne académie juive de Rouen et de la synagogue monumentale, Monuments historiques de France, 17-19.
- (1977, b), L'édition de nos Tosafot à Rouen à la fin du XIIIe siècle, Revue des études juives, CXXXVI, 545-549.
- (1977, c), The Forgotten Jewish History of Medieval Rouen, Archaeology, XXX, 254-263, 314-325.
- (1979), Exceptionnelle découverte à Rouen: une école hébraïque du XIIe siècle. [II] L'académie juive de Rouen dans les manuscrits du Moyen Age, Archéologia, 129 (avril), 8-34.
- GOODENOUGH, E. (1953), Jewish Symbols in the Graeco-Roman Period, III, New York.
- GROSS, H. (1897), Gallia Judaica: Dictionnaire géographique de la France d'après les sources rabbiniques, Paris.
- GUEDEMANN, M. (1880), Geschichte des Erziehungswesens und der Kultur der abendländischen Juden während des Mittelalters, I, Vienne.
- GUERARD, M. (1850), Cartulaire de l'église Notre-Dame de Paris, I (Collection des Cartulaires de France, Tome IV), Paris.
- KAHN, Z. (1889), Les Juifs de Paris depuis le VIe siècle, Paris.
- KRAUTHEIMER, R. (1927), Mittelalterliche Synagogen, Berlin.
- LAVERDY, L. (1790), Notices et extraits des manuscrits du Roi, III, Paris.
- LECLERC, H. (1950), Rouen, Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie, XV, 1, col. 109.
- LESGUILLEZ, A. (1826), Lettres sur la ville de Rouen, Rouen.
- LOEW, L. (1898), Gesammelte Schriften, III, Szegedin.
- MANN, J. (1922), The Jews in Egypt and in Palestine under the Fatimid Caliphs, II, Oxford.
- NEUBAUER, A. (1890), Yedaya de Béziers, Revue des études juives, XX, 244-248.
- NEUBAUER, A. ET STERN, S. (1892), Hebräische Berichte über die Judenverfolgungen während der Kreuzzüge, Berlin.
- PERIAUX, N. (1819), Dictionnaire indicateur des rues et places de Rouen (lère éd.), Rouen.

- (1870), Dictionnaire indicateur ... (3e éd.), Rouen.

[55]

- QUERIERE, E. DE LA (1821), Description historique des maisons de Rouen, Paris.
- SANSON, V. (1911), Le livre des fontaines de Jacques le Lieur, éd. fac-similé, Rouen.
- THOMPSON, J. W. (1939), The Medieval Library, Chicago.
- URBACH, E. (1968), Ba'alé hatosafot (Les Tossafistes), Jérusalem.
- ZUNZ, L. (1845), Zur Geschichte und Literatur, Berlin.
- (1865), Literaturgeschichte der synagogalischen Poesie, Berlin.

N. Golb, Les Juifs de Rouen au Moyen Age-Portrait d'une culture oubliée (Publications de l'Université de Rouen no. 66, Rouen 1985), pp. 3-30.

# LES JUIFS DE ROUEN AU MOYEN AGE

## PORTRAIT D'UNE CULTURE OUBLIÉE

### CHAPITRE I

## LE QUARTIER JUIF DU ROUEN MEDIEVAL

## 1. Le quartier juif et l'ancien Rothomagus

Dans la partie primitive de Rouen, à l'ombre de sa grande cathédrale et à quelques pas seulement du Gros-Horloge, se trouve la très ancienne rue aux Juifs. S'étendant aujourd'hui de la rue des Carmes à la rue Jeanne-d'Arc, cette rue était, il y a des siècles, le centre de vie d'une communauté juive d'importance exceptionnelle.

Le Rothomagus des temps romains était bien plus petit que la ville du moyen âge. Il était entouré d'un mur qui, à l'ouest, se dressait à peu près parallèlement à l'actuelle rue Jeanne d'Arc, à proximité de la Renelle; au nord, le long de l'actuelle rue des Fossés Louis VIII; et, à l'est, le long de la place des Ponts de Robec et de la rue de la République. La frontière sud de la ville était marquée par la Seine, dont la rive droite se situait un peu au nord de la rive actuelle. La surface totale de la ville d'origine, à l'intérieur des murs, mesurait ainsi un demi-kilomètre carré. (Voir fig. 1) 1.

Deux routes principales divisaient cette surface, celle qui allait du nord au sud, appelée aujourd'hui rue des Carmes, et l'autre, allant d'est en ouest, actuellement rue du Gros-Horloge <sup>2</sup>. La rue aux Juifs se trouvait au cœur du secteur nord-ouest de la ville ; d'une longueur de 210 mètres, elle allait du mur romain à l'intersection nord-sud.

<sup>1.</sup> Aucun vestige de la partie sud du mur d'enceinte roman n'a été retrouvé; sa localisation précise reste donc incertaine. Voir les cartes, p. ex., dans R. Herval, Histoire de Rouen I (Rouen, 1947), avant le chapitre I et dans Th. Cook, The Story of Rouen (Londres, 1928) en face de p. 71. Voir aussi R. Quenedey, L'habitation rouennaise (Rouen, 1926), p. 59-60.

<sup>2.</sup> Ces routes correspondent, respectivement, au cardo et au decumanus de la ville romaine typique. Voir l'ouvrage collectif Le Palais de Justice de Rouen (Rouen, 1977), p. 4-6, 19-20 (article de Ch. Schneider).

Selon la coutume répandue sous l'Empire, les maisons qui s'alignaient sur cette rue étaient habitées par les juifs, dont les parents et les ancêtres étaient arrivés dans cette partie de la Gaule avec les colonisateurs romains.

L'observation d'une carte de l'ancien Rothomagus met en évidence le fait que la surface occupée par les juifs, le cimetière non compris, représentait à peu près le douzième de la surface totale comprise à l'intérieur des murs de la ville. Au XIº siècle, période à laquelle appartiennent les premières notices écrites concernant les juifs de Rouen, la population de la ville s'était considérablement étendue à l'est, au nord et à l'ouest au delà des murs romains. Cependant, ce ne fut qu'au XIIº siècle, sous le règne d'Henri II, que furent construites les nouvelles fortifications qui entourent une ville dont la superficie a triplé 3.

Comme il n'y avait aucune restriction en ce qui concernait l'installation des juifs en Normandie, que ce soit durant la période ducale, la période des Plantagenêt, ou auparavant, on peut penser que les juifs furent parmi ceux qui habitaient au-delà des murs d'origine, ayant migré vers Rouen avec d'autres peuples venus d'autres coins de la Gaule et de l'Empire romain. Beaucoup des nouveaux venus, qui contribuèrent à l'augmentation de sa population pendant et après les temps mérovingiens, se sont installés sans aucun doute à l'est du mur romain; et parmi eux les immigrants juifs auraient instinctivement choisi d'habiter à l'ouest de la rue aux Juifs, à proximité de la synagogue communale et de leurs coreligionnaires. Les murs s'étendirent davantage vers l'est après la conquête de la ville par Philippe-Auguste en 1204 (voir fig. 2).

Au cours des siècles on utilisa plusieurs expressions latines et françaises pour désigner la juiverie rouennaise. L'expression la plus ancienne à être attestée est vicus judaeorum, utilisée deux fois dans un document de l'année 1203, où elle semble indiquer la rue ellemême, sans plus 4. Cette expression se retrouve dans une chronique du xive siècle se référant à un incendie qui, parvenant « a vico judaeorum », balaya Rouen en 1116 (voir ci-dessous, chap. v, p. 126).

Pour désigner le quartier juif tout entier, on avait recours à l'expression terra judaeorum - « la terre des juifs » - qu'on retrouve dans deux textes différents du XIII<sup>e</sup> siècle <sup>5</sup>.

Il semblerait qu'à une certaine époque le quartier juif ait été entouré d'un mur. En effet, un document du XIVE siècle fait état de « la porte de la rue aux Juifs ». On a découvert au XIXE siècle des vestiges d'un ancien mur derrière la maison Guérin, située ellemême rue aux Juifs 6. Non loin de là, à l'angle de la rue des Carmes et de la rue aux Juifs, indépendamment de cette découverte, une autre section de l'ancien mur d'enceinte fut attribué par les archéologues à l'époque romaine 7. La partie ouest de ce mur pourrait être identifiée avec l'ancien mur d'enceinte de Rouen des temps romains, qui marquait la limite ouest du quartier juif juste à l'ouest de la synagogue monumentale.

## 2. Grandeur du quartier

Bien que la terra judaeorum du vieux Rouen vint à être connu, à travers les âges, sous le nom de « quartier juif » ou « clos aux Juifs », le notaire apostolique Pierre Cochon au xve siècle désignait par ce dernier terme un plus petit quadrilatère. Il écrit qu'avant l'expulsion au commencement du xive siècle, les juifs possédaient de nombreuses propriétés dans les paroisses de Saint-Herbland, Notre-Dame-de-la-Ronde, et Saint-Lô, qu'ils avaient une rue appelée « la rue aux Juys », et que leur « moustier » - qui signifie ici apparemment école - était situé « en une place de présent appelée le Clos as Juys » 8. Or, les paroisses mentionnées par Cochon englobaient les places et rues qui entouraient et coupaient la rue aux

<sup>3.</sup> Voir A. CHÉRUEL, Histoire de Rouen I (Rouen, 1843), p. cii - ciii ; R. HERVAL, Histoire de Rouen I, p. 62-63. Un nouvel agrandissement des murs d'enceinte - au nord et à l'est - fut effectué pendant le XIIIe siècle, à la fin du règne de Philippe-Auguste ; voir HERVAL, ibid., p. 76. Cependant, ce développement n'aurait pas affecté la dimension du quartier juif, situé de l'autre côté de la ville.

<sup>4.</sup> On trouve deux fois ce terme dans la confirmation d'une vente de biens immobiliers datée du 10 juillet 1203 : « vendicionem... de toto tenemento quod fuit Raby Joscey apud Rothomagum in vico Judaeorum... sicut se proportat inter vicum Judaeorum et terram quae fuit Johannis de Sancto Candido... » Voir le texte dans Th. D. HARDY, Rotuli Chartarum, p. 105; TYR, p. 186; et la traduction intégrale ci-dessous, chap. IX, p. 276-277.

<sup>5.</sup> Voir les Archives départementales de la Seine-Maritime, Série G. 4302: « a vico usque ad terram judaeorum » (an. 1256); ibid., Série G. 6716, « a vico de Dordonne per ante usque ad terram judaeorum per retro » (an. 1267). Voir TYR, p. 232-233. Je remercie vivement M. le doyen Alain Sadourny pour ces renseignements.

<sup>6.</sup> Voir Ch. de Beaurepaire, « Communication », Bull. de la Commission des Antiquités de la Seine-Inférieure, ix (1891-1983) : p. 196, note 2 : « Mention d'une maison "dessus la porte de la rue as Gyeus" dans un acte du 19 avril 1341, Cartul. de la Cathédrale, n° 8. »; et G. Dubosc, « Les synagogues de Rouen », Par-ci, par-là, III° série (Rouen, 1923), p. 174 : « Il semble que (le Clos aux Juifs) devait être entouré de fortes murailles assez hautes, dont on a retrouvé les vestiges derrière la maison Guérin. »

<sup>7.</sup> Voir Journal de Rouen, 19 fév.; 19 mars; et 10 avril 1859, 19 mars 1905; et TYR, p. 233. En ce qui concerne la découverte d'autres vestiges gallo-romains dans le quartier juif pendant les XIXe et XXe siècles, voir le sommaire dans l'ouvrage collectif Le Palais de Justice de Rouen, p. 4-6.

<sup>8.</sup> Voir RHGF XXIII, p. 224 : «MCCC et XVIII (!). Les Juys qui tenoient à Rouen beaucoup d'eritagez ès parroisses de Saint Erblant, Nostre Dame la Roonde et à Saint Lo, et avoient une rue appellée la rue aux Juys, et encore est appellé, et estoit leur moustier en une place de present appellée le Clos as Juys, furent boutez hors de la dicte ville, et leurs heritages confissiez au roy. » Quant à l'expression « moustier », dans les dictionnaires

Juifs, du côté sud ainsi que du côté nord 9; il faut donc comprendre ses paroles comme l'indication que le quartier où habitaient les juifs était beaucoup plus grand que la « place » ou le « clos » où était ledit « moustier ». Dans l'année 1440 on a fait allusion « au clos as Juis, à présent nommé le Marchie » (= le marché aux herbes), sans plus de précisions 10.

Les dimensions de cette place, ou de ce clos, sont indiquées dans la carte et description de Rouen au XIIIe siècle établies par Rondeaux de Sétry en 1782 (voir fig. 3). L'auteur situe « la place aux Juifs » uniquement au nord de la rue aux Juifs, dans le quadrilatère indiqué par le nº 19. Lorsqu'il décrit cette place il écrit que « La cour du palais en occupe présentement une grande partie »: qu'il « devint marché aux herbes en 1429 », et qu'on « commenca d'y bâtir la grand'chambre du Palais en 1499 11 ». Cette place ou ce clos n'était donc pas plus grand que le Palais de Justice. Cependant, Rondeaux de Sétry donne à entendre, lui, que le quartier juif était beaucoup plus vaste que ladite place. Il indique l'emplacement de la synagogue médiévale au sud de la rue aux Juifs (nº 20), en face de ce qu'il appelle la place aux Juifs; quant à la rue elle-même, il la montre dans toute sa longueur, jusqu'à la rue des Carmes (= « rue du Pont »). Pour ce qui est de la grande surface carrée à l'ouest de la rue aux Juifs, qui était au-delà de la première enceinte, Rondeaux de Sétry indique qu'elle porta le nom de « Marché neuf » et il écrit que:

> Cet emplacement faisoit autrefois partie du quartier des Juifs ; il étoit rempli de maisons ; mais, en 1545, il fut rendu un arrêt, par lequel, vu que le marché qui se tenoit dans la

d'ancien français elle est définie par le terme monastère, mais aussi par le terme église. En ce qui concerne Rouen, l'auteur de Fierabras appelle l'abbaye de Trinité-du-Mont « mostier » ; voir HERVAL, Histoire de Rouen I, p. 74. La forme moustier ou mostier est liée à monastère de manière probante.

10. Voir N. PERIAUX, Dict. indicateur des rues et places de Rouen, 3° éd. (Rouen, 1870), p. 338, note 4, citant un texte du Cartulaire de Saint-Denis du 8 ianvier 1440. n° 63.

11. Voir la carte manuscrite de Rondeaux de Sétry, « Second Plan de la Ville de Rouen », à la Bibliothèque municipale de Rouen; et sa forme imprimée, avec les descriptions de l'auteur attachées à la carte, dans L. LAVERDY, Notices et extraits des manuscrits du Roi III (Paris, 1790), p. 596-597. Voir aussi ci-dessous, note 28.

place aux Juifs qui est maintenant la cour du Palais, troubloit les audiences, on ordonna que ce marché seroit mis ailleurs. En conséquence, les officiers municipaux achetèrent les maisons qui étoient sur le terrain où est le marché neuf, les firent abattre, et y établirent le marché... <sup>12</sup>

Il faut évaluer la dimension du quartier juif tel qu'il est indiqué par Pierre Cochon et Rondeaux de Sétry par rapport aux cartes de Jacques Gomboust (1655) et N. de Fer (1724) (voir TYR, fig. 35, et ci-dessous, fig. 2). La longueur est-ouest du Marché Neuf équivaut approximativement à la distance entre la rue Boudin et la rue des Carmes (environ 75 m). L'emplacement du Palais, entre ces deux endroits, est d'une longueur est-ouest de 150 m. La longueur totale est-ouest du quartier juif était donc d'environ 300 m.

Quant à l'étendue nord-sud du quartier, il faut considérer que la partie sud de la rue aux Juifs appartenait elle aussi au quartier juif au moyen âge - comme on le comprend clairement d'après la position de la synagogue et des autres vestiges archéologiques (voir ci-dessous) ainsi que des paroles sans équivoque de Pierre Cochon. Selon des vestiges archéologiques découverts à Rouen en 1982, la bordure sud de la terra judaeorum n'aurait pas pu être à moins de 40 m au sud de la rue aux Juifs 13. La longueur nord-sud du Palais de Justice étant de 45 m et celle de la

13. Cette distance est assurée par le fait que l'extrémité sud de l'hôtel du juif Bonnevie découvert en 1982 (voir ci-dessous, p. 19) n'était qu'à 30 m au nord de la rue du Gros-Horloge, alors que la distance totale entre la rue aux Juifs et la rue du Gros-Horloge à cet endroit est de 70 m.

<sup>9.</sup> Voir la description des dites paroisses dans M. Fiquet et al., Mélanges. Documents publiés et annotés..., Douzième Série (Rouen-Paris, 1933), p. 80-81: «St. Herblant: Des 4 Vents, en partie—de la Chapellerie—parvis de N. D., en partie—des Carmes, en partie—Grosse Horloge, en partie—du Bec, en partie. Notre Dame de la Ronde: Du Bec, en partie—Gros Horloge, en partie—Enclos de la Ville—aux Juifs, en partie—Massacre et reprises—des Vergetiers, en partie. St. Lo: 1<sup>re</sup> centaine. Neuve S. Lô—S. Lô, en plusieurs reprises—Enclave du Palais—Neuf Marché—dans le Palais—Cour de Palais—Boudin, en plusieurs reprises—du Bec, en partie—de la Poterne. 2<sup>re</sup> centaine: Aux Juifs, en partie et reprises—des Carmes, en partie et reprises—S. Nicolas, en partie—de la Châine, en partie. » Voir TYR, p. 233-234.

<sup>12.</sup> Dans l'ouvrage collectif Le Palais de Justice de Rouen (Rouen, 1977), p. 10. M. Ch. Schneider écrit - malgré les paroles assez explicites des anciennes autorités citées ci-dessus - que « dans l'état présent de nos connaissances écrites et archéologiques, rien ne nous permet de dire que le Clos aux Juifs débordait d'un quadrilatère délimité par la première enceinte médiévale et les emprises des rues Saint-Lo, Boudin, et aux Juifs, avec peut-être un léger décrochement au sud de la rue aux Juifs... » Cette opinion n'est confirmée ni par les sources littéraires ni par les plans anciens et les découvertes archéologiques récentes de la rue aux Juifs. La localisation par M. Schneider d'une grande partie du fief de Leicester dans la zone sud du quartier juif (voir planche 2 de l'ouvrage cité) aurait bien sûr appuyé son hypothèse, mais elle n'est pas justifiée en raison de la faiblesse des documents connus sur ce fief. En ce qui concerne son emplacement, on écrivait seulement qu'il était situé « en la paroisse Nostre-Dame-de-la-Ronde, à la port de Machacre (= Massacre) », voir Chéruel, Histoire de Rouen, p. 263, note 1. Chéruel ajoute que ce passage « me porte à croire que ce fief devint l'hôtel de ville, que nous trouvons dans la suite établi précisément sur le même terrain ». Or, cette opinion elle-même reste hasardeuse. Il s'agit seulement d'un fief près du côté nord ou sud de l'ancienne rue Massacre, vers le Gros Horloge. Le grossissement du site par M. Schneider pour inclure une grande partie du quartier juif reste totalement sans fondement. La suggestion supplémentaire de l'auteur, utilisant son idée de la prétendue étroitesse du quartier juif pour indiquer que l'importance de la communauté juive rouennaise n'était pas supérieure à l'importance de celles d'Evreux, de Falaise, ou d'autres villes normandes plus petites (ibid., p. 10) ne s'appuie pas, elle non plus, sur les sources écrites. Voir discussion dans les chapitres suivants.

rue aux Juifs même de 10 m en movenne, il est évident que la longueur totale nord-sud du quartier juif au moyen âge n'aurait pas pu être inférieure à 95 m. J'estime donc la superficie du quartier juif de l'époque comme étant d'environ 300 m × 95 m. soit 28 500 m<sup>2</sup>. Cependant, pour la période du XI<sup>e</sup> au XIII<sup>e</sup> siècles au moins, cette estimation elle-même est minime, car il n'est pas possible de penser que pendant cette période de croissance dynamique de la population qui a représenté un développement urbain au sol quatre fois plus important que celui de la ville romaine, la population juive de la ville ne se soit pas développée qu'un peu plus à l'ouest du mur romain (c'est-à-dire, seulement sur l'emplacement futur du Marché Neuf). Il est beaucoup plus vraisemblable que la population juive de la ville, n'étant limitée par aucune restriction législative, se soit développée au fur et à mesure que la population générale augmentait, particulièrement avant les mesures anti-juives du XIIIe siècle (voir ci-dessous, chap. X-XII). La direction logique pour un tel développement aurait été à l'ouest du Marché Neuf par ce qui représenterait maintenant la rue Rollon jusqu'à la rue Cauchoise. Cette dernière est celle qui menait au cimetière juif au moven âge (voir ci-dessous, p. 10). La supposition d'une expansion démographique juive vers l'ouest à l'époque des importants agrandissements de la ville expliquerait immédiatement l'emplacement de la synagogue médiévale à l'extrémité ouest de la rue aux Juifs (voir ci-dessous) plutôt que dans sa partie centrale qui, autrement, aurait été sa place logique 14.

D'après tous les renseignements fournis ci-dessus, il est permis de déduire que la colonie juive de Rouen remonte à l'époque de la domination romaine, longue période au cours de laquelle des émigrés juifs d'Italie et d'autres parties de l'empire romain - y compris sans doute de la Palestine elle-même - s'installèrent dans toute la Gaule. La loi romaine les reconnaissant comme membres d'un peuple distinct, pratiquant une religion licite, les juifs s'établirent dans les différentes colonies de la diaspora gauloise en communautés organisées, avec leurs propres tribunaux, leur religion et leurs institutions sociales. Les habitants du vicus et de la terra judaeorum formaient en eux-mêmes une institution, en d'autres termes un type de communauté ou de ville généralement adjacent à la ville romaine 15 ou situé à l'intérieur de celle-ci. Il ne faut pas interpréter les murs entourant la terra judaeorum de Rouen, à la lumière de ces données, comme une restriction de résidence imposée aux juifs par les autorités municipales, mais bien plutôt comme une preuve et un aspect typique de l'autonomie dont jouissait cette communauté à l'époque romaine. Ou bien la communauté juive constituée à Rouen s'était imposée à elle-même les murs du quartier juif ou bien ces murs servirent de ligne de démarcation établie d'un commun accord par les autorités romaines et juives.

La terra judaeorum englobait une superficie substantielle de terrains habités en permanence par une population juive considérable jusqu'au début du XIV<sup>e</sup> siècle, ainsi qu'on le voit dans l'édit de Philippe le Bel cédant ce quartier à la municipalité de Rouen après que les juifs aient été expulsés de France en 1306. Dans ce document promulgué à Pacy au mois de février 1307 le roi proclamait qu'il cédait au maire, jurés et commune de Rouen toutes les terres, maisons, cours, jardins, tous les biens et toutes les propriétés immobilières ainsi que le cimetière appartenant précédemment aux juifs de la ville. (Voir le texte à la fin du chap. XII.) Le texte ajoute : « et dans la banlieue », ce qui fait penser qu'il y avait une habitation juive considérable à l'époque au-delà des murs de la ville.

## 3. Le mont ou le cimetière aux Juifs

Ce cimetière était situé à l'extérieur des murs du XIIIe siècle, au-delà du présent boulevard de la Marne. Il est mentionné, non seulement dans le décret de 1307, mais aussi, sous l'appellation

<sup>14.</sup> Une autre rue aux Juifs existait, jusqu'au xixe siècle, dans le quartier Saint-Sever sur la rive gauche. Sa localisation est indiquée précisément sur les cartes municipales de la première moitié du XIXº siècle (voir par exemple la carte que j'ai publiée dans TYR, fig. 33). Cette rue était en fait la combinaison de deux rues formant maintenant un angle droit, nommées rue Emile-Masqueray - localisée entre l'avenue de Caen et la rue Saint-Julien - et, en partant vers l'ouest, la rue Alexandre-Barrabé. De plus, à angle droit de cette rue aux Juifs, approximativement en sa moitié, se trouvait une petite rue connue sous le nom de l'impasse aux Juifs. Périaux affirme (Dict. indicateur, éd. de 1819, p. 133) que cette rue aux Juifs « a pris son nom du Cimetière aux Juifs, qui existait encore à la fin du siècle dernier ». Ch. de BEAUREPAIRE (Nouveaux mélanges historiques et archéologiques [Rouen, 1904], p. 246) cite un document de 1786 qui indique qu'une certaine juive d'Alsace devait être enterrée dans le cimetière « au lieu où les juifs sont enterrés, au faubourg St. Sever », et il est de l'avis que ce cimetière « devait être de date assez récente ». Evidemment, ni Périaux ni Beaurepaire n'ont vu de documents qui indiquent que les juifs étaient installés dans ce quartier, ou qui attestent l'existence de ce cimetière au moyen âge. Cependant, l'affirmation de Périaux selon laquelle le cimetière « existait encore » à la fin du xvIIIe siècle est en quelque sorte en conflit avec celle de Beaurepaire écrivant qu'il était « de date assez récente ». De plus, il aurait été sans précédent pour une rue aux Juifs d'avoir adopté ce nom simplement parce qu'elle se trouvait à proximité d'un cimetière juif. Le nom de la rue indique plutôt une zone habitée par des juifs après leur réinstallation en France. D'autre part, les sources s'accordent pour dire que la rue aux Juifs de Rouen même, n'était plus en leur possession après l'expulsion de 1306.

<sup>15.</sup> Voir p. ex. la situation du quartier juif de Spire, localisé pendant le XIB siècle au-delà des murs d'enceinte de l'ancienne ville et entouré par son propre mur d'enceinte; voir l'ouvrage collectif, Geschichte der Juden in Speyer (Spire, 1981), p. 11. A Provins en 1301 on a vendu « une place assise au-dessus de la Porte Neuve de Provinz, en la Juierie », voir S. Luce, « Catalogue des Documents », REJ III (1881); 29.

de « cimetière as Juieulz », dans un document du xiiie siècle qui existait encore à la Bibliothèque municipale à l'époque de Charles de Beaurepaire. Un certain Richard « de Monte Judaeorum » - terme par lequel l'emplacement du cimetière était aussi désigné - est mentionné dans une charte de 1246, tandis qu'un autre acte de mars 1256 cite ce même « Mons Judaeorum 18 ». Le cimetière était limité à l'ouest par l'actuelle rue Saint-Maur (jadis appelée rue Saint-Nicolas) et au sud par la rue Pouchet (jadis appelée rue Porcherie), tandis qu'à l'est il semble avoir été limité par la rue Verte; mais on ne connaît pas avec précision sa limite nord. La très grande taille de ce cimetière est attestée par les termes d'un document de 1442 disparu, mais dont un résumé a été heureusement conservé à la Bibliothèque municipale dans le même volume d'archives que celui qui contient le vidimus de l'édit royal de 1307 au sujet des immeubles des juifs. Le résumé mentionne deux lettres sur parchemin dont la seconde fut écrite par le notaire rouennais Fralin Aufrye, le 20 janvier 1442 17. Ce second document stipulait qu'un nommé Guillemne Alorge et sa femme Jehanne du Tot de Saint-Vincent avaient reçu en location « une pièce de terre appelée le mont clos et cimetière aux juifs », laquelle était « une ancienne parcelle de terre » de la paroisse de Saint-Patrice divisée en deux morceaux.

L'un des morceaux, appelé le mont ou cimetière des juifs, avait une étendue de deux acres, trois verges et dix perches ; tandis que le « clos aux juifs » mesurait deux acres de plus, avec une petite extension. La verge valant un quart d'arpent normand, l'ensemble de-ce territoire faisait presque cinq acres carrés, soit une dimension légèrement inférieure à l'actuel cimetière du Mont-Gargan, au sud-ouest de la ville. Ce document spécifie que cette parcelle s'étendait de la rue Saint-Maur à « la rue nommée Barsot » et la suite de sa rédaction montre qu'elle était limitée au sud par la rue Pouchet (« la rue par où l'on va à Barsot ») 18. C'est à ces mêmes conclusions qu'arriva Charles de Beaurepaire qui ajoute que ces terres s'étendaient en direction du Mont-aux-Malades, c'est-à-dire vers le nord, et qu'on y avait récemment (c'est-à-dire avant 1891) percé deux rues, la rue Blainville et la rue Campulley. A l'origine, le territoire s'étendait probablement de la rue Pouchet aussi loin vers le nord que l'intersection de la rue Saint-Maur et de la rue Campulley (voir fig. 1). Cette portion de territoire connue sous le nom de « clos aux Juifs » semblerait être mentionnée à part dans un document de 1476 cité par Périaux, mais il est possible que le terme « clos » utilisé dans ce document se réfère en réalité au territoire tout entier. Notons que le terme « clos aux Juifs »

Je remercie vivement Mme Claire Fons et Mme Madeleine Fournië, archivistespaléographes à la Bibliothèque municipale de Rouen, pour leur transcription très exacte du document.

<sup>16.</sup> Voir de Beaurepaire, « Communication », p. 199, note 3: « Cette terre est mentionnée dans un état du domaine de Rouen du XIIIe siècle, conservé à la Bibliothèque de cette ville. "Du cimitiere as Juieulz." - Richard de Monte Judaeorum, mentionné dans une charte de 1246; Mons Judaeorum, mars 1256 (v.s.) - Arch. de la S. Inf., du Chapitre, Clerc de Ville, Saint-Jean. » Il n'y a pas plus de détails dans la note de Beaurepaire. Il est intéressant de remarquer qu'également à Reims - ville dont les fonctions historiques étaient en grande mesure parallèles, pour sa région, à celles de Rouen pour la Neustrie Carolingienne et la Normandie - l'ancienne rue aux Juifs (maintenant rue des Elus) était située dans le secteur nord-ouest de la ville romaine ; que cette rue était juste au nord du decumanus remois ; et que le cimetière juif était situé immédiatement au-delà de la porte du nord (= la Porte Mars) de la ville. Sur l'emplacement de la rue des Elus, voir les plans dans M. Holland. Essai sur la Topographie de Reims (Editions de la Société des Amis de vieux Reims, sans date); et sur celui du cimetière juif médiéval, voir ibid., p. 10, nº 35 (plan d'E. Kalas). Voir P. VARIN, Documents inédits sur l'histoire de France : Archives administratives de la Ville de Reims (Paris, 1839), I, 2e partie, p. 906, note 1 (équivalence de la rue des Elus avec la rue de la Juiverie) et II, p. 320, nº 283 : « Tailles ... pour une 'maison qui fu les Juys ... pour le cimetière des Juys, devant la Porte Mars'. »

<sup>17.</sup> Voir les Archives municipales de Rouen, copies et vidimus de chartes, registre T. I (fol. 73 v°): « La deuxiesme passée devant Fralin Aufrye, tabellion à Rouen, le vingtième de janvier mil quatre cens quarante deux. Comme Guillemne Alorge et Jehanne du Tot, sa femme, demeurans à Sainct-Vincent, confessèrent avoir prins à rente de Pierre Daron, procureur général de ladite ville, une pièce de terre nommée les (f° 74 r°) mont clos et cimetière aux Juifz, assise soulz et environ Sainct-Mor hors ladicte ville près le chastel en la parroisse Sainct-Patrix, icelle pièce limitée en deux parties, l'une partie nommée le mont ou cymetière aux Juifz contenant deux acres, troys vergées et dix

perques, et ledict clos contenant deux acres, en ce comprins une portion de ce où sont à présent unes butes qui contiennent une vergée, le toult ensemble contenant quatre acres, troys vergées et dix perques, anciennement bournéz joux(te) la rue appelée Barsot entre la rue par où l'en va à Barsot en la rue de Sainct-Nicolas de Beauvoir, d'un costé à la terre qui fut Guillaume de Harcourt à cause de Denise, sa femme, et d'autre aboutant d'un boult à la terre qui fut Vincent Michel et d'autre boult aux héritages qui furent Jehan de Linsez (?), les hoirs Jehan Pellerin, Guillemete La Pellée, Richard Verete, Godeffroy Lallemant, Jacques Barre, Jehan Mutel et Jehan de Caudebec, par le prix de huit livres tournoys de rente par an dont lors fut baillé en assiecte six livres tournoys de rente en déduction d'icelles huit livres de rente, c'est assavoir quatre livr(e)s tournoys de rente deubz ausdicts mariéz à cause de ladicte femme par Symon Houllette, plastrier, restans de six livres de rente sur la maison cy-dessus bournée en la première lettre, assise à Sainct-Jehan, et quarante solz tournoys de rente que ledict Guillemne Alorge avoit puis naguères eubz et acquis à tiltre d'eschange dudict Daron en son propre et privé nom. Lequel Daron en son privé nom avoit acquis lesdicts xl. solz tournoys de rente de Jehan Morelet, escuier, seigneur de Quenouville, lesquels quarante solz tournoys estoient créez et deubz par fieffe ferte à Guillemne Davoult par Jehan Morelet, père dudict Jehan Morelet, d'une maison, édiffices et jardin assis en la parroisse Saincte-Marie-la-Petite, bournée es lettres passées devant ledict Henry Le Vigneron, en l'an mil quatre cens et ung, le xxve de novembre. Et par ce ne restoit que quarante solz tournoys appendant sur le mont et cymetière aux Juifz, paiables à Sainct-Michel et Pasques, etc... »

<sup>18.</sup> Le terme « Barsot » dans la copie existante du document est en fait une erreur d'écriture pour « Varvot », nom par lequel l'actuelle rue Verte, bordant le territoire à l'est, était jadis connu. Voir N. Périaux, Dictionnaire indicateur des rues et places de Rouen (Rouen, 1819), p. 251.

Bien qu'aucun rappel historique n'informe le passant de l'usage et de l'appellation originels de cette vaste zone, située aujourd'hui tout près de la gare et recouverte d'immeubles résidentiels, il apparaît clairement dans les descriptions historiques que ce « mont, clos et cimetière des Juifs » était prévu pour de nombreuses sépultures. Lors des enterrements, les juifs partaient de la rue aux Juifs, empruntaient la rue Cauchoise actuelle jusqu'à la porte de la ville située alors à l'emplacement de la place Cauchoise d'aujourd'hui, puis de là par ce qui est maintenant le boulevard de la Marne allaient jusqu'à la rue Saint-Maur et au cimetière adjacent. Notons que la distance est-ouest de cette parcelle de terre - c'est-à-dire la distance de la rue Pouchet entre les rues Saint-Maur et Verte - est de 250 m., alors que la longueur originale de la rue aux Juifs, c'est-àdire de la rue des Carmes jusqu'au mur d'enceinte romain se trouvant juste à l'ouest de l'emplacement de la synagogue monumentale, n'était que de 210 m.

L'emploi du terme « Mons Judaeorum » n'est pas unique : on l'utilisait dans d'autres régions de France ainsi qu'en Espagne 20, et partout où il semble que les juifs se soient établis à l'époque romaine. Ces « Monts des Juifs » représentaient apparemment dans tous les cas d'importantes surfaces de terres concédées aux communautés juives pour servir de cimetières, bien qu'elles aient peut-être eu d'autres usages encore. L'existence même d'un Mons Judaeorum à Rouen est, elle aussi, une preuve que sa communauté juive remonte à l'époque romaine. De plus, la présence de cette entité indique que les autorités qui à l'origine la cédèrent aux juifs reconnaissaient que les membres de ce groupe à Rouen, comme ailleurs, formaient un corps constitué. On appelait généralement un

tel corps « Universitas Judaeorum » ou « communitas Judaeorum ». (Voir documents rassemblés ci-dessous, chap. v, note 51.) Il n'y a aucune raison de penser que la communauté de Rouen ait jamais cessé d'exister entre ses débuts (on ne sait ni à quel moment précis ni même à quel siècle de la domination romaine ils se situent) et l'expulsion de France des juifs en 1306.

13

## 4. Population de la juiverie rouennaise et sa rue principale

On ne peut déterminer la grandeur précise de cette communauté à aucun moment de son histoire. Cependant - et même sans prendre en considération les témoignages manuscrits des chapitres suivants - les dimensions du cimetière et la taille du quartier juif lui-même donnent à supposer que c'était l'une des communautés importantes de la Gaule. La taille du cimetière peut être comparée à celle du cimetière juif de la Cologne médiévale qui en 1174 avait atteint une surface totale de cinq acres (les dimensions initiales sont inconnues) 21, soit environ un demi-acre de plus que le cimetière de l'ancien Rouen. Etant donné que les chroniques hébraïques indiquent qu'au moins mille deux cents juifs trouvèrent la mort à Cologne de la main des Croisés en 1096 (voir ci-dessous, p. 84), et que cette communauté était encore d'une grande importance 22 au siècle suivant, il n'est guère possible que moins de deux à trois mille juifs aient vécu à Cologne avant 1096. Quant à Rouen, il faut avancer un chiffre similaire ou même plus grand pour la période des ducs de Normandie et l'époque des Plantagenêt, où Rouen était sans conteste la capitale de Normandie et un grand centre d'affaires. de commerce et de négoce maritime. On a estimé que jusqu'à deux mille juifs résidèrent avant le milieu du XIIe siècle à Narbonne qui avait été, pendant des siècles, la capitale de la vieille Provincia Narbonensis et depuis l'époque carolingienne le siège du Rex Judaeorum qui gouvernait les communautés de cette province. Cependant, cette ville était moins grande que Rouen 23. A Londres. au moment de l'expulsion d'Angleterre des juifs en 1290, il v avait aussi, selon les estimations, environ deux mille juifs, chiffre qui ne prend en considération que la population juive de plus de douze ans. Or, la communauté juive de Londres n'était que la fille de celle de Rouen 24.

<sup>19.</sup> Voir N. PÉRIAUX, Dict. indict., éd. de 1870, p. 577: « un autre acte de 1476 cite " la rue Saint-Mor, pièce nommée Saint-Nicholas, b.d.c. la rue tendant de la rue Saint-Mor à la porte de Bouvreil, d'autre côté le clos aux Juifs "... »; et Ch. de Beaurepaire dans Bulletin de la Commission des Antiquités de la Seine-Inférieure IX (1891-1893), p. 199.

<sup>20.</sup> Pour la référence au Mons Judaicus adjacent à Narbonne, voir C. Devic et J. Vaissete, Histoire générale de Languedoc, Preuves n° 41, p. 134. En ce qui concerne l'ancien cimetière juif de Barcelone appelé Montjuich, voir F. Cantera Burgos dans C. Roth (éd.), The World History of the Jewish People, vol. XI: The Dark Ages (Rutgers, 1966), p. 380. Pour le terme Mons Judaicus utilisé dans le midi, voir G. Saige, Les juifs du Languedoc antérieurement au XIV° siècle (Paris, 1881), passim. Pour Mons Judaicus comme nom commun pour un cimetière juif, voir A. Berliner, Geschichte der Juden in Rom II (Francfort-sur-le-Main, 1893), p. 14. Voir l'exemple de Mâcon (1309), «... un lieu entouré de murs situé à Mâcon en Monjuyf et dit vulgairement le cimetière des Juifs »: voir Luce, « Cat. des documents », p. 62, n° LXX.

<sup>21.</sup> Voir A. KOBER (History of The Jews in) Cologne (Philadelphie, 1940), p. 100-103, et p. 360, notes 29-30.

<sup>22.</sup> Voir I. Elbogen et al., Germania Judaica (Breslau, 1934), p. 69-85.
23. Voir Jewish Encyclopaedia IX (New York, 1905), p. 169; G. Saige, Les Jufs de Languedoc, p. 5 et suivantes. Sur le Rex Judaeorum de Rouen, voir plus bas chap. v. Ce n'est qu'à Narbonne et à Rouen que certains dignitaires portèrent ce titre.

<sup>24.</sup> Voir Salomon ibn Verga, Shébet Yehudah, éd. Wiener, par. 19; Joseph Jacobs, « The London Jewry », Jewish Ideals (London, 1896), p. 176-179. Que Jacobs n'inclue que les juifs de plus de douze ans dans ses observations est

L'estimation d'une vaste population juive à Rouen concorde avec le nombre assez important d'informations concernant la communauté juive de cette ville, conservées dans les sources manuscrites médiévales. Cependant, avant de nous attacher à ces sources, nous sommes contraints, en particulier à la lumière des découvertes effectuées dans la rue aux Juifs en 1976 et par la suite, de concentrer notre intérêt sur cette rue et ses vestiges qui pour certains ne furent détruits que plusieurs siècles après l'expulsion des juifs de la ville.

Ce qui est particulièrement remarquable est la représentation de la rue aux Juifs dans le *Livre des fontaines de Rouen* <sup>25</sup> de Jacques Le Lieur, étude du système d'alimentation en eau, et incidemment de l'aspect structurel de la ville effectuée en 1525 (manuscrit à la Bibliothèque municipale). On dit que cet ouvrage « est la représentation la plus complète d'une ville en 1525 que l'on connaisse <sup>26</sup> ». Il montre, entre autres, les constructions dans la rue aux Juifs avec une netteté remarquable. On observe avec quel souci du détail le Palais de Justice est dessiné; on remarque en passant qu'en 1525 seule la partie ouest et centrale du Palais avait été construite. La rue aux Juifs, orientée d'est en ouest, est bordée, ainsi que les rues adjacentes, de maisons de trois, voire quatre étages. La belle rangée de vieilles maisons qui figurent en bas à droite, présente un intérêt particulier (voir fig. 4). Elles sont montrées sous un angle différent de celui des autres maisons, avec des détails extrêmement précis.

# 5. La synagogue monumentale

A côté de la rangée de maisons situées face à la rue Massacre, on observe un groupe de huit ou neuf maisons à pignons et à charpente apparente. En allant d'ouest en est on aperçoit juste après la sixième maison un édifice plus élevé, apparemment une sorte de tour, qui semble portée par un bâtiment d'un style architectural

26. Th. A. Cook, The Story of Rouen, p. 345.

différent de celui des maisons. C'est approximativement à l'extrémité de ce bâtiment surmonté d'une tour qu'on perça, entre 1525 et 1655, la nouvelle rue Massacre perpendiculaire à la rue aux Juifs <sup>27</sup>.

Or, tandis que de nombreuses maisons anciennes dans la partie nord de la rue aux Juifs furent détruites à la fin du xve siècle et par la suite pour faire place à l'élégant Palais, et bien que la plupart des autres bâtiments tombèrent en ruine et furent abattus il y a des siècles, il faut noter que jusqu'à la fin du xixe siècle une construction spécifiquement identifiée comme la synagogue médiévale y subsistait. C'est d'autant plus surprenant qu'elle était tout près de l'angle sud-est de la rue aux Juifs et de la rue Massacre, c'est-à-dire à peu près à l'endroit de la rue où apparaît la tour représentée par Le Lieur. Les ruines de la synagogue ont maintenant été recouvertes et ont disparu, mais il subsiste des descriptions relativement modernes de ce bâtiment qui permettent de se le représenter. Rondeaux de Sétry, dans son « Second Plan de la Ville de Rouen » (1782) nous apprend qu'il avait la forme d'un grand pavillon presque carré à demi enterré, avec deux étages voûtés, et qu'il était situé à l'angle sud-est de la rue aux Juifs et de la rue Massacre 28. L'abbé de la Quérière, lui, dit que ce bâtiment, au dos de la maison se trouvant au nº 57, rue aux Juifs, consiste

> en une salle longue de vingt-quatre pieds et demi, large de seize pieds et demi, et haute de dix-neuf pieds et demi. Cette pièce, solidement construite en pierre de taille, est enfoncée de dix pieds au-dessous du sol, et il est à remarquer que, sur

En disant que la synagogue « se voit encore à l'entrée de la rue aux Juifs, à droite en revenant du marché neuf », l'auteur indique sans équivoque qu'il s'agissait d'une seule synagogue, et que celle-ci se trouvait au sud de la rue aux Juifs. Malgré la clarté de la description, il a cependant été soutenu que Rondeaux de Sétry décrivait deux synagogues, l'une au côté nord et l'autre au côté sud de la rue (voir B. Blumenkranz, dans Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1976: 682-683; idem, Art et archéologie

claire; voir ibid., p. 179: « ...Les juifs de Londres représentaient environ le huitième des juifs éparpillés dans quelques cent-vingt villes et villages du pays. Les chroniqueurs indiquent un chiffre de 15 060 juifs expulsés, chiffre auquel on peut se fier d'autant plus que les registres des noms des juifs étaient conservés pour des raisons de contrôle à partir du moment où une somme de trois pence par an fut perçue sur chaque juif de plus de douze ans. Ce qui donnerait un chiffre approximatif de deux mille juifs à Londres... » Et puisqu'il n'y avait aucun contrôle sur les juifs de moins de douze ans, il n'y a aucune raison de croire que les archives aient existé pour les enfants. Donc le nombre d'expulsés, fondé sur les statistiques de contrôle, n'inclut pas les mineurs de moins de douze ans. R. Quenedey écrit (L'habitation rouennaise, p. 68), qu'il existait à Rouen au XIIIe siècle « une catégorie de personnes non comprises dans le dénombrement fait par la pouillé : ecclésiastiques, juifs, etc. Or, c'était dans la première zone que cette catégorie était la plus nombreuse... Cette population supplémentaire a été évaluée à environ 2.000 à 4.000 âmes. » - Nahmanide (XIIIe siècle) indique que la population juive de la France septentrionale était 12  $ribb\bar{o}' = 120.000$  hommes ; voir MGWJ IX (1860) : 188. 25. Voir l'édition fac-similée du plan par V. Sanson (Rouen, 1911).

<sup>27.</sup> Sur la carte de Le Lieur ne figure aucune indication de rue à l'emplacement de l'actuelle rue Massacre. Une rue y figure, cependant, sur le plan de Jacques Gomboust, réalisé en 1655, sous l'appellation de « Boucherie Massacre ». Voir N. Périaux, Dict. Indicateur, 3° éd. (1870), s.v. « Massacre ».

<sup>28.</sup> Voir le plan original à la Bibliothèque municipale de Rouen, et sa forme imprimée dans Laverdy, Notices et extraits III, p. 596-597; et mon étude « Nature et Destination du Monument hébraïque découvert à Rouen », PAAJR XLVI (1981): 111-112. Notons soigneusement que Rondeaux de Sétry écrit:

<sup>19.</sup> La place aux Juifs. La cour du palais en occupe présentement une grande partie. Cette place, au coin de laquelle étoit autrefois la synagogue des Juifs, fut réunie au domaine, lorsqu'ils furent chassés de France par Philippe Auguste en 1181. Elle devint marché aux herbes en 1429. On commença d'y bâtir la grand'chambre du Palais en 1499. Peu d'années après, le marché fut transporté dans une place voisine que l'on forma exprès, à laquelle on donna le nom de marché neuf. 20. La Synagogue des Juifs. Elle se voit encore à l'entrée de la rue aux Juifs, à droite en revenant du marché neuf. C'est un grand pavillon de pierre, presque carré, qui a deux étages voûtés, dont l'intérieur est un demi-souterrain de dix-neuf pieds d'élévation.

cette profondeur, six pieds du pourtour sont construits en pierres non parées. La voûte est faite de moellon. Les murailles ne présentent d'autre ouverture que deux meurtrières du côté du midi, vers le haut. On arrive à l'étage supérieur par un escalier placé en dehors. Divisé en plusieurs pièces, il ne présente rien de curieux. La voûte qui termine l'édifice n'est séparée de cet appartement que par un plancher fort bas; elle est un peu ogive et faite de blocages; on y aperçoit encore de légers fragments de peinture à fresque 29.

Contrairement à Rondeaux de Sétry et à d'autres historiens, de la Quérière affirme que la vieille tradition rouennaise liée à cet édifice en tant que synagogue était « probablement fausse » mais les plans conservés du bâtiment montrent la conformité de sa forme architecturale avec celles d'autres synagogues romanes et enlèvent tout doute quant à son identification. Le plan le plus important est celui de R. Vernisse, datant de 1738 30. Comme la description de de la Quérière indique que la salle faisait à peu près huit mètres de longueur, les murs représentant d'après le plan un quart de la longueur interne du bâtiment avaient deux mètres de largeur (voir fig. 5). Deux fenêtres, chacune de un mètre de large à l'extérieur et d'un mètre et demi à l'intérieur, étaient per-

cées dans les murs ouest et sud <sup>31</sup>. La taille des fenêtres étant proportionnelle à celle de la salle elle-même (6,43 mètres), elles étaient donc très grandes, ce qui laissait entrer beaucoup de lumière en conformité avec les vieilles règles rabbiniques de la construction des synagogues <sup>32</sup>.

LE OUARTIER JUIF

De plus, le plan indique l'entrée du bâtiment sur le côté ouest, ce qui est en conformité avec le principe rabbinique qui veut que l'entrée principale d'une synagogue soit située à l'opposé du mur auquel font face les fidèles en prière <sup>33</sup>, c'est-à-dire dans le mur ouest pour les communautés établies à l'ouest de Jérusalem. Plus significatif encore est le fait que le plan de Vernisse révèle, sur le mur est, une abside courbe en saillie où, comme dans toutes les synagogues de style roman, étaient gardés les rouleaux de parchemin sacrés de la Torah <sup>34</sup>. Tous ces indices montrent de manière probante que ce bâtiment était vraiment la synagogue monumentale de la communauté juive médiévale de Rouen.

Dans sa description du bâtiment, de la Quérière évalue la hauteur du mur de la salle principale à 6,43 mètres. Il parle aussi d'un certain nombre de chambres à l'étage supérieur, ainsi que d'un plancher bas situé sous la voûte à fresques qui terminait l'édifice. Ce plancher était manifestement de construction plus récente, car il empêchait les fresques de la voûte d'être vues d'en bas. De même, les chambres situées au-dessus de la salle principale supportées seulement par une voûte en moellons, devaient servir à empêcher la vue des fresques depuis la principale salle de prière, et elles relèvent donc d'une construction post-médiévale, datant de l'époque où la synagogue avait été transformée en logements 36.

des Juifs en France médiévale [Toulouse, 1980], p. 296); alors qu'un autre auteur a suggéré que la description de Rondeaux de Sétry indique seulement la présence d'une synagogue au côté nord de la rue, à l'emplacement du Palais (G. Nahon dans REJ CXXXVII [1978]: 457). Or, c'est seulement par la suppression totale et complète de la phrase citée (« Elle se voit encore... à droite en revenant du marché neuf ») que les deux historiens arrivent à ces conclusions. Malheureusement, ils n'ont pas signalé cette omission à leurs lecteurs. Voir aussi plus loin, note 49.

<sup>29.</sup> Voir E. de la Quérière, Description historique des maisons de Rouen (Paris, 1821), p. 149-150.

<sup>30.</sup> Voir le « Plan général de la maison de ville et des autres maisons qui luy apartiennes, levé en juillet année 1738 par Re Vernisse menusier » à la Bibliothèque municipale de Rouen (Est. II T Rouen [ex archives municipales 33A8]; classé dans les estampes hors grandeur, chemise rouge: IV. 3. Est. T. II et H. G. Rouen. Plans édifices divers). Une copie de ce plan, assez petite et pas entièrement exacte, se trouve dans A. CERNÉ, L'Hôtel de Ville de Rouen (Rouen, 1934), fig. 3. Je donne une photographie réduite du plan original dans Les monuments historiques de France 4/77, p. 19. Notons que les descriptions écrites de Rondeaux de Sétry et de de la Quérière ne se conforment pas précisément l'une à l'autre. D'après l'un, le bâtiment était « presque carré », alors que l'autre parle d'un monument de 24 1/2 pieds par 16 1/2 pieds (= 8,03 m [nord-sud] × 5,28 m [est-ouest]). Le plan de Vernisse est un peu plus proche de la description de Rondeaux de Sétry: il en résulte des dimensions approximatives de 8 m de long sur 6,70 m de large. Il faut souligner que ni la véritable synagogue de Rouen ni celle de Rouffach (dimensions intérieures: 11,35 m est-ouest x 10 m nord-sud) ne montrent une orientation prononcée est-ouest - ce qu'on a suggéré être une indication spécifique pour des synagogues médiévales - mais toutes deux sont caractérisées par une forme plus ou moins carrée. Voir « Nature et Destination », p. 174-175; R. KRAUTHEIMER, Mittelalterliche Synagogen (Berlin, 1927), p. 193.

<sup>31.</sup> Cela montre que les « deux meurtrières du côté du midi » indiquées par de la Quérière signifient simplement deux fenêtres au côté sud du bâtiment et non pas littéralement deux meurtrières dans le mur sud.

<sup>32.</sup> Voir les citations talmudiques et les paroles de Rashi de Troyes sur le sujet traduites dans « Nature et Destination », p. 136 et 143.

<sup>33.</sup> La confirmation de cette règle dans le nord de la France au moyen âge est montrée par un étudiant de Judah Sire Léon de Paris; voir mon article « Nature et Destination », p. 135-136. (Pour la formulation de ce principe comme règle générale pour toutes les communautés juives par Joseph Caro dans son Shulhan Aroukh, voir ibid., p. 135.) On trouve aussi que la porte principale originelle de la synagogue de Rouffach était située sur le mur du côté ouest; voir le plan dans R. Krautheimer, Mittelalterliche Synagogen, p. 193. Cependant cette coutume n'était apparemment pas suivie à l'est du Rhin où les synagogues médiévales ne possédaient pas cette caractéristique de manière invariable.

<sup>34.</sup> Voir les plans des synagogues de Spire, Worms, Rouffach et Francfortsur-le-Main dans le livre de Richard Krautheimer, Mittelalterliche Synagogen, figs. 38, 31, 67 et 87; et aussi « Nature et Destination » p. 174.

<sup>35.</sup> Les logements dans le bâtiment « connu sous le nom de synagogue » ont leur référence dans plusieurs textes du XVIIIe siècle conservés dans les Archives départementales de la Seine-Maritime, série G. 7481. Voir maintenant Ch. Gosselin, « La synagogue de la rue Massacre à Rouen », Etudes Normandes, 1983, nº 4 : 63-70.

Apparemment, « l'escalier extérieur » figurant dans la description de de la Quérière, que dessine aussi le plan de Vernisse, conduisait originellement à une galerie à une hauteur approximative de 6,50 m tout autour du mur intérieur et ouverte en son centre 86. Cela permettait d'avoir à la fois une vue de la voûte à fresques à partir de la salle principale et de la galerie du dessus, tandis que la bīmāh, ou plateforme utilisée pour la lecture de la Torah, occupait le centre de la salle principale d'où tous les fidèles pouvaient entendre le lecteur 37. Après l'expulsion des juifs de Rouen, cette galerie devint inutile et elle fut transformée en un second étage avec des pièces construites à l'intérieur servant apparemment d'habitations. Ce bâtiment fut utilisé jusqu'au xvIIIe siècle pour cet usage, époque où un puits fut creusé à l'emplacement de l'abside - endroit le mieux indiqué pour forer un excavation circulaire 38. On voit pourquoi la voûte de la salle principale, telle qu'elle est décrite par de la Quérière, était en moellon et non en pierre de qualité utilisée partout ailleurs dans la construction.

La hauteur d'origine de la synagogue n'est pas connue, mais la dimension verticale de 6,43 m n'étant que celle de la salle principale et non de la partie supérieure du bâtiment à laquelle on accédait par un escalier extérieur, on voit qu'elle atteignait au moins treize mètres de hauteur, sans compter la tour romane qui s'y rattachait. Un plan du xvIIIº siècle de la façade (« pignon ») de la synagogue (voir fig. 6) la représente sous forme d'une très haute structure s'élevant considérablement au-dessus des maisons adjacentes. A en juger par le nombre de leurs étages, la plus haute de ces maisons était d'au moins huit mètres. Le plan montre la synagogue s'élevant d'au moins deux mètres au-dessus des maisons, mais le dessinateur, dont l'objectif premier était de montrer les caractéristiques des bâtiments pour des raisons architecturales, ne représente pas le haut de la synagogue qui est coupé. Néanmoins, la loi juive médiévale voulant que la synagogue communale soit le plus haut bâtiment du quartier juif 39, la hauteur de la synagogue monumentale de la capitale de la Normandie ne devait pas faire exception à la règle 40. Le bâtiment était en tout point

un modèle de l'architecture synagogale telle qu'elle était réalisée dans les communautés juives médiévales de France et de Normandie; seul le fait que Rouen n'ait pas été connu, dans les décennies passées, comme centre d'une culture hébraïque au moyen âge explique que cette remarquable construction soit restée inconnue des historiens de l'art et de l'architecture juifs.

Le bâtiment fut détruit vers le milieu du xixe siècle, mais, un peu plus tard, au cours de ce siècle, les fondations furent mises à jour provisoirement, et à cette époque Charles de Beaurepaire décrivit les ruines comme « une construction souterraine en bons matériaux, éclairée du côté du midi par une fenêtre grillée de barres de fer. L'appareil des murs et plus encore la hauteur de ce caveau. poursuit-il, présentaient quelque chose d'extraordinaire, et c'est un sujet de regret pour moi qu'on n'en ait point relevé exactement les dimensions, qu'on n'en ait point pris un dessin pour l'album de la Commission des Antiquités du département... 41 » L'emplacement précis du bâtiment est à l'arrière des numéros 55-57, rue aux Juifs, comme le montre la carte de Vernisse de 1738.

## 6. L'Hôtel de Bonnevie et autres édifices

LE OUARTIER JUIF

Non seulement la synagogue principale mais d'autres édifices de la communauté juive médiévale de Rouen également survécurent au moyen âge et leur identité précise demeura inconnue pendant des siècles. Selon la tradition locale, l'abattoir rituel était situé près de la synagogue dans un bâtiment qui devint par la suite l'emplacement de l'imprimerie Laurens Maury qui publia les œuvres de Corneille 42. En 1976, une grande cave avec un graffite en hébreu sur son mur sud fut découverte dans la partie ouest de la cour du Palais de Justice (voir fig. 7) mais on en ignore le but initial 48. La carte de Vernisse représente une « fonderie aux juifs » dans la rue Massacre au sud de la synagogue, séparée de cette dernière par plusieurs bâtiments (voir fig. 5). Selon d'autres traditions, confortées par les affirmations de plusieurs historiens locaux, d'autres édifices qui n'existent plus maintenant servirent jadis de synagogues, comme la très connue Notre-Dame de la Ronde et une vieille chapelle située dans la rue Saint-Lô, près de la rue Boudin 44.

<sup>36.</sup> Pour consulter un plan de ce type, voir la reconstruction de celle d'Irbid à KRAUTHEIMER, Mittelalterliche Synagogen, fig. 1 (p. 51).

<sup>37.</sup> Voir « Nature et Destination », p. 146.

<sup>38.</sup> Voir Archives départementales de la Seine-Maritime, Séries G. 7481, « ainsi qu'un puits qui est dans la muraille de la dite maison de derrière appelée la synagogue... ».

<sup>39.</sup> Voir les documents que j'ai traduits dans « Nature et Destination »

<sup>40.</sup> On trouve aussi à Sens une synagogue médiévale semblable à une tour qui survécut jusqu'à la fin du xvIIIe siècle et qui avait attiré des voyageurs de villes lointaines. La tour de cette synagogue était aussi décorée de peintures de fresques mais je n'ai pas pu déterminer si, comme à Rouen, elles décoraient effectivement la voûte. Voir Th. TARBÉ, Recherches historiques et anecdotales sur la ville de Sens (Sens, 1838), p. 113.

<sup>41.</sup> Voir Bulletin de la Commission des Antiquités de la Seine-Inférieure IX (1891-1893): 197. - On trouve les restes de barres de fer dans les fenêtres du monument hébraïque de la cour du Palais également, voir ci-dessous.

<sup>42.</sup> Voir Dubosc, « Les synagogues de Rouen », p. 177. 43. Voir D. Bertin, « Deux constructions juives du XIIº siècle », Archives Juives XII (1976): 55; N. Golb, « Nature et Destination », p. 101-102. Le graffite se trouve sur le mur sud, et consiste en un seul mot, gabo'ah ou gobāh (« haut » ou « hauteur »), voir « Nature et Destination », p. 133.

<sup>44.</sup> Voir F.N. TAILLEPIED, Recueil des antiquitez et singularitez de la ville de Rouen (Rouen, 1587) p. 194-195: « Les Iuifs semblablement qui tenoient vne rue situee pres du Palais, furent chassez hors de Rouen & de France. Leur synagogue fut erigee en eglise, qui fut appellee nostre Dame la Ronde, & y a des Chanoines pour celebrer le diuin seruice. »

D'autre part, Périaux (*Dictionnaire*, p. 133) affirme qu'on trouvait des indices de « l'existence de synagogues dans certaines caves de la rue aux Juifs près du Palais de Justice et dans d'autres, situées dans la rue des Carmes ». Cependant, celles-ci n'étaient que des vestiges de petites maisons de prière (en hébreu: bēt tefillāh, auxquelles on fait souvent référence dans les textes médiévaux) et non pas d'édifices monumentaux qui auraient pu servir de synagogue officielle pour la communauté <sup>45</sup>. Il convient de noter qu'aucun de ces emplacements ne se trouvait au nord de la rue aux Juifs à l'endroit où l'on construisit plus tard le Palais de Justice.

Fin mai 1982, on a fait une découverte d'importance capitale côté sud de la rue aux Juifs, face à l'aile est du Palais de Justice. La découverte eut lieu au 33 de cette rue, derrière une maison destinée à être transformée et agrandie en vue de créer des bureaux supplémentaires pour le tribunal de grande instance de Rouen. Pendant la période d'excavations derrière cette maison, entreprises pour les fondations de la nouvelle construction et pour son rez-dechaussée, les fondations épaisses d'une grande maison particulière de l'époque ducale ou Plantagenêt furent révélées (voir fig. 8 et 9). La salle basse de cette maison mesurait 13,50 m de longueur et 6,90 m de largeur, ses murs nord, ouest et est étant de 1,65 m d'épaisseur et le mur sud de 2,20 m. Un puits profond en pierre de taille, de construction soignée et de facture élégante, était incrusté dans le mur est, alors qu'à 3,50 m au sud de celui-ci subsistaient les vestiges d'un escalier en pierre venant de l'extérieur et descendant à la salle basse. Le fait que cette maison était de nature privée plutôt que publique est indiqué, non seulement par la présence du puits, mais aussi par celle d'une latrine de grande profondeur dans le mur sud, elle-même de construction exceptionnelle. L'extérieur du bâtiment mesurait 10,20 m (direction est-ouest) sur 17,10 m, alors que les murs existants s'élevaient à plus de 4 m au-dessus de leurs profondes fondations. Sur le mur est on découvrait des bases d'arcs doubleaux en moellons qui formaient la voûte de la salle basse. Toutes les caractéristiques architecturales du bâtiment indiquent que c'était la maison, voire l'hôtel particulier d'un riche juif de la ville à l'époque des Plantagenêt 46.

45. Pour cette distinction, voir les sources hébraïques dont j'ai fait une

traduction dans « Nature et Destination », p. 137.

Des indications exactes sur le propriétaire de cet hôtel sont fournies par deux textes latins se trouvant aux fonds Saint-Ouen à Rouen. L'un (14 H 20 fol. 103 verso: juillet 1236) décrit un « tènement de Courvoisie depuis la terre de Silvestre d'Orgueil jusqu'à l'aître Notre Dame de la Ronde, (et) de la rue devant jusqu'à la terre de Bonnevie le juif par derrière ». L'autre (14 H 20 fol. 110 verso) décrit l'achat en octobre 1273 de la même parcelle: « Un tènement sis rue Courvoiserie de Rouen avec toute la pièce de terre vide qui est là, entre la terre qui fut de Silvestre d'Orgueil et le cimetière ou aître Notre-Dame de la Ronde, depuis la rue jusqu'à la terre de Bonnevie le Juif 47. »

La « rue Courvoiserie » de ces deux textes correspond à la rue du Gros-Horloge d'aujourd'hui. L'église Notre-Dame de la Ronde était située au nord de la rue, dans un endroit connu, environ 30 m à l'ouest de la rue du Bec (voir fig. 9 et 10). Les textes parlent d'une pièce de terre située entre la terre de Sylvestre d'Orgueil, d'un côté, et le cimetière de Notre-Dame de la Ronde de l'autre; au sud de cette parcelle de terre se trouvait la rue Courvoiserie (= du Gros-Horloge), alors qu'elle était accolée du côté nord à la terre du juif Bonnevie. Or le côté est de ladite église est directement au sud de l'hôtel particulier découvert en 1982 (voir fig. 9), ce qui indique de manière probante que ledit hôtel était la maison privée de Bonnevie et de sa famille. On constatera plus loin (voir cidessous, p. 278-279, 289) l'évidence de la richesse et de l'importance de cette famille rouennaise à la fin du XIII<sup>e</sup> siècle et au commencement du XIII<sup>e</sup> 48.

## 7. L'école rabbinique

Dans son article précédemment cité, Charles de Beaurepaire, après avoir décrit les ruines de la synagogue située 55, rue aux

en 1972, ainsi que de sa traduction française des deux textes.

N. PÉRIAUX, Dictionnaire, p. 339; A. LESGUILLEZ, Lettres sur la ville de Rouen (Rouen, 1826), p. 153-154; Golb, TYR, p. 231-232. De Beaurepaire déclare douteux le témoignage qui indique que Notre-Dame de la Ronde avait été une synagogue, voir son Nouveau recueil de notes historiques, p. 46-47.

<sup>46.</sup> Tous ces renseignements sont fournis par les descriptions de la découverte se trouvant dans la presse rouennaise quotidienne, par des indications de collègues dans leur correspondance, et par mes observations personnelles faites au cours de ma visite au site le 2 juillet 1982. Je remercie beaucoup la directrice d'archéologie de Haute-Normandie ainsi que d'autres rouennais

pour m'avoir conduit au lieu des fouilles lors de cette visite. Quant aux articles dans la presse rouennaise, voir Paris-Normandie du 25/5, 5-6/6, 7/7, 10-11/7, 16/7 et 17-18/7/1982; Liberté-Dimanche du 30/5, 27/6, 4/7, 8/8 et 15/8/1982. Voir aussi Le Monde du 6/7/1982; Ouest-France du 29/7/1982; Libération du 13/8/1982; Le Figaro du 2/9/1982; Quotidien de Paris du 11-2/9/1982; New York Times du 1/8/1982; International Herald Tribune du 10/8/1982. Sur d'autres aspects archéologiques de cette découverte, voir le bref compte-rendu de P. Halbout, Annales de Normandie XXXIII (1983): 323-326.

<sup>47.</sup> Voir les textes latins cités ci-dessous, chap. IX, p. 278-279. Je remercie vivement M. le doyen Alain Sadourny de m'avoir fourni ces renseignements

<sup>48.</sup> Malgré les efforts déployés par moi-même et par plusieurs organismes français pour sauvegarder cet important monument du judaïsme rouennais médiéval, on l'a démoli aux deux tiers à la fin juillet 1982. Voir en particulier le Paris-Normandie du 17-18/7/1982. Propriété du Ministère de la Justice et non pas de la ville de Rouen, cette parcelle fut utilisée pour y construire des bureaux pour le Tribunal de Grande Instance et, au sous-sol, un parking pour les voitures des membres de ce tribunal. On a sauvegardé cependant le très beau mur est. J'analyse cette découverte en détail dans un article à paraître prochainement dans Etudes Normandes; voir Paris-Normandie du 24/11/83.

Juifs, continuait en affirmant que « un peu plus loin, toujours dans la même rue, en se dirigeant vers la rue du Bec, il y avait une maison qui aurait servi d'école aux juifs, d'après un témoignage du xve siècle que je me rappelle avoir vu mais que je n'ai pu retrouver... 49 ».

Le document qui contenait ces informations et qui est malheureusement perdu à l'heure actuelle, plaçait donc une « école des juifs » dans la rue aux Juifs, à l'est de la synagogue. Ce document était probablement un acte de vente du bâtiment en question qui continuait sans aucun doute à être désigné par son appellation d'origine - tout comme l'acte de vente de la parcelle de terre nommée « le mont, clos et cimetière aux Juifs » (voir ci-dessus, p. 10) atteste que cette parcelle conserva son appellation première pendant des siècles. Pour être encore connu sous le nom d'école des juifs deux siècles après l'expulsion des juifs en 1306, ce bâtiment devait présenter une certaine importance et des traits architecturaux qui le distinguaient de ses voisins immédiats, tout comme la synagogue à l'ouest qui continuait à être reconnue comme telle, simplement par ses exceptionnelles caractéristiques architecturales et sa forme monumentale. Cependant, comme l'école, à l'inverse de la synagogue, n'apparaît plus dans aucun document postérieur à celui que Beaurepaire avait vu, elle a probablement été détruite vers le xye siècle. Le recoupement de ces faits suggère que l'école en question n'était pas simplement une école destinée aux enfants (car elle n'aurait guère présenté de traits architecturaux remarquables), mais plutôt une école de hautes études juives, qu'elle fut détruite en raison de la construction du Palais de Justice, donc qu'elle était située - à la différence de la synagogue - au nord de la rue, là où on construisit ensuite le Palais <sup>50</sup>.

De fait, au cours de l'été 1976 on a découvert dans la cour du Palais un bâtiment roman portant des graffiti hébraïques et dont les caractéristiques sont conformes à celles qu'on pouvait espérer trouver dans une école monumentale <sup>51</sup>.

L'édifice découvert est de forme rectangulaire - 9,50 m de large sur 14,10 m de long - construit en grandes pierres hachées de Caumont. Les pierres des fondations elles-mêmes larges de plus de 1,30 m sur tout le périmètre, supportent une belle construction romane ornée sur trois côtés de contreforts flanqués de colonnes dont les bases décorées sont toutes différentes les unes des autres <sup>62</sup>. La base d'une des colonnes du côté sud représente un double lion

<sup>49.</sup> Voir Bulletin de la Commission des Antiquités de la Seine-Inférieure IX (1891-1893): 199, et mon examen dans Archéologia 129 (avril 1979): 14 et « Nature et Destination », p. 105 sqq. L'affirmation de M. Blumenkranz (Art et Archéologie des Juifs en France médiévale, p. 296-297) selon laquelle Charles de Beaurepaire s'était trompé en décrivant le document maintenant perdu (« ... de Beaurepaire n'avait gardé qu'un souvenir quelque peu confus des explications de Rondeaux de Setry ... Mais son erreur est d'autant plus excusable qu'elle a été reprise par d'autres ») me semble être une suggestion singulièrement malheureuse. L'auteur entremêle cette suggestion avec sa suppression de l'élément décisif dans la description de Rondeaux de Setry de l'emplacement de la synagogue monumentale: voir ci-dessus, note 28. C'est exclusivement cette suppression qui produit un texte donnant à entendre qu'il y avait un autre synagogue à l'emplacement du Palais de Justice. De là, il n'y a qu'un petit pas à déclarer fausses les paroles du plus éminent chercheur historique que Rouen ait jamais connu. Si on juxtapose le texte intégral de Rondeaux de Setry avec la discussion de Beaurepaire, on trouve au contraire qu'ils sont parfaitement en accord en plaçant la synagogue monumentale du côté sud de la rue aux Juifs, près de la rue Massacre. Quant à la série d'autres suggestions que M. Blumenkranz y fait ; que le document du xve siècle vu par Beaurepaire était en latin, que l'expression latine scola judaeorum ne signifie qu'une synagogue, que c'est le vocable scola qu'on a substitué pour synagoga dans le texte vu par Beaurepaire, et enfin que Beaurepaire commettait une erreur en traduisant par « école » la parole latine supposée - voir la discussion dans « Nature et Destination », p. 155-157 ; ci-dessous, chap. v ; et mon article à paraître, « Les Ecoles rabbiniques de France pendant le moyen âge ». Ces opinions de M. Blumenkranz sont totalement dénuées de fondement.

<sup>50.</sup> C'est précisément pour les raisons citées que j'ai localisé l'école, bien avant la découverte de 1976 (voir ci-dessous) au côté nord de la rue aux Juifs, à l'emplacement actuel du Palais. Voir TYR, p. 231. Cependant, ceux qui ont prétendu que le monument hébraïque découvert à cet endroit était une synagogue s'abstiennent dans leurs écrits de mentionner que c'est en me fondant sur le document vu par Beaurepaire que j'ai émis cette hypothèse, avant la découverte de la présence du monument hébraïque juste à l'emplacement du Palais.

<sup>51.</sup> Au sujet du déroulement de la découverte et de ses conséquences, voir en particulier le Paris-Normandie, éditions des 14-15 août, 19 août, 2 septembre, 18 septembre, 9-10 octobre, 23 novembre, 30 décembre 1976; 23-24 avril, 12 mai, 25 septembre, 30 novembre 1977; 17 mai et 11-12 novembre 1978. Très hâtivement et sans considérer la documentation écrite, les archéologues travaillant sur le site se sont prononcés en faveur de l'identification du site comme étant une synagogue (voir en particulier les trois premiers articles de Paris-Normandie cités). J'attribue cette erreur faite au tout premier stade des fouilles à un manque de connaissances - normal en France à l'époque - sur les écoles rabbiniques françaises du moyen âge et sur l'activité intellectuelle juive à Rouen pendant les XIIe et XIIIe siècles. L'orientation prononcée est-ouest du bâtiment, qui reste la seule raison sérieuse qu'on ait donnée en faveur d'une telle identification, n'était pas, on le sait maintenant (voir note 30 ci-dessus), une caractéristique des synagogues médiévales de France septentrionale, dont la forme était apparemment carrée. De plus, jusqu'à maintenant, on n'a pas apporté la moindre preuve que les écoles juives françaises n'étaient pas de forme rectangulaire, comme l'est le monument découvert.

<sup>52.</sup> Les colonnes adossées sont disposées par paires; entre chaque paire se trouve un contrefort carré (voir fig. 11), pour un total de sept paires sur le mur sud, de quatre sur le mur ouest, et de six sur le mur nord. Le manque de contreforts ou de toute autre décoration à l'extérieur du côté est s'explique par la présence, pendant le moyen âge, d'un autre bâtiment tout proche de ce côté. On a d'ailleurs trouvé les restes de ses fondations au printemps 1977. Voir « Nature et Destination », p. 109.

Quant aux variations des bases des colonnes, il faut dire qu'on retrouve cette même vogue par exemple dans l'église de Barfreston dans le Kent, dans celle de l'abbaye de Saint-Martin de Boscherville et celle de Foullebec en Normandie, ainsi que dans la Collegiata di S. Orso d'Aoste, et ailleurs.

renversé ayant les pattes étendues comme pour soutenir la colonne; sa tête forme le coin d'où les deux corps partent à angle droit (voir fig. 16 (b) 53). Une autre figure d'animal, un dragon, fut découverte par la suite à la base d'une colonne au sud. (Voir fig. 16 (a).)

La porte principale, surmontée d'un arceau décoré en plein cintre, s'ouvre dans le mur sud. Quatre fenêtres dans lesquelles on a trouvé, comme dans les fenêtres de la synagogue, des restes de barres de fer, percent la façade nord. Un escalier en spirale, logé dans une tourelle en demi-cercle, a été construit à l'angle nordouest. Le mur est, est complètement aveugle et uni, à l'extérieur comme à l'intérieur <sup>54</sup>, à l'exception de quelques petits trous percés sur la face interne à 50 cm de hauteur <sup>55</sup>. (Voir fig. 17-20.)

L'intérieur de cette construction offre un aspect beaucoup plus dépouillé que les murs extérieurs. Les parois internes n'offrent

53. C'est aussi une caractéristique de l'art roman, voir p. ex. le même élément: une tête pour deux corps sur un chapiteau de colonne dans l'abbaye de Saint-Benoît-sur-Loire; voir aussi les renseignements fournis par M. Baylé dans B. Blumenkranz, éd., Art et archéologie des Juifs en France médiévale (Toulouse, 1980), p. 251 et suivantes.

Apparemment soucieuse de ce problème, une collaboratrice du livre édité par M. Blumenkranz, au lieu d'écarter son hypothèse, a prétendu que c'était la salle *supérieure* du monument - maintenant entièrement disparue - qui aurait possédé une abside (voir M. Baylé dans *Art et archéologie*, p. 266). Le traitement par cet auteur du problème de l'identification du monument semble être arbitraire et ne pas s'appuyer sur les textes médiévaux concernant les bâtiments hébraïques du moyen âge.

aucune décoration; la lumière pénétrait seulement par les fenêtres ébrasées du mur nord et par l'ouverture à l'emplacement du plafond. La pièce a été dallée; les murs formaient un rectangle percé seulement, en dehors de l'entrée sur le mur sud, des quatre fenêtres du mur nord et, dans l'angle nord-ouest, de l'accès à l'escalier en spirale qui conduisait aux étages supérieurs du bâtiment. Sur les murs nord et sud on trouve plus d'une douzaine de graffiti en hébreu, parmi lesquels les noms de personnes Yehosafyah Kohen, Josué, Amram, Jacob bar Raphaël et Isaac. L'un des graffiti, sur le mur nord intérieur, exprime l'espérance que « la Torah de Dieu... existe [à jamais] »; alors que plusieurs d'entre eux portent la phrase de I Rois IX, 8, « Et cette maison sera d'une grande hauteur <sup>56</sup>. » (Voir fig. 21.)

LE QUARTIER JUIF

Il ne reste rien des étages supérieurs. Cependant, on peut se faire une idée d'ensemble du style du bâtiment, ainsi que de son importance esthétique pour l'aspect médiéval de la rue aux Juifs, par rapport à l'église abbatiale Saint-Georges à Saint-Martin-de-Boscherville, près de Rouen. L'abside de cette église, construite quelques années plus tard et dans le même style que le monument hébraïque de la cour du Palais, comporte sur sa surface extérieure des colonnes de même type que celles du monument (voir fig. 22). Or, à la hauteur où les murs, ainsi que les colonnes, du monument sont détruits, les aspects les plus intéressants de la décoration architecturale de l'abbaye de Boscherville commencent à se révéler. Les colonnes sont couronnées de chapiteaux historiés, porteurs de motifs variés, qui supportent des arcs en plein cintre se rejoignant. Au-dessus des arcs s'ouvrent de grandes fenêtres en plein cintre encadrées de colonnes et d'arcs doubleaux. De telles fenêtres auraient été nécessaires dans un édifice public ou communautaire destiné à servir les besoins d'une grande collectivité. On est donc conduit à l'hypothèse, fondée sur des indications assez claires, que le monument de la cour du Palais était construit de manière similaire, portant au moins deux grandes fenêtres au sud, une à l'ouest et une à l'est, au premier étage.

La vue offerte par la fouille montrait clairement que ce bâtiment avait été rasé au niveau du sol pour faire place à la cour du Palais de Justice. La pièce conservée n'était pas entièrement enterrée à l'époque. Au contraire, au moyen âge le niveau de la rue était situé deux mètres environ au-dessous du niveau actuel qui résulte de l'accumulation de débris et des pavages successifs.

<sup>54.</sup> Voir ci-dessus, note 52. Il faut remarquer que certains, en identifiant le monument comme étant une synagogue, espéraient trouver une abside dans le mur est (voir citations dans « Nature et Destination », p. 108). Non seulement il manque une abside au bâtiment, non seulement une véritable synagogue monumentale du moyen âge existe sur le côté sud de la rue, mais, de plus, la présence d'une synagogue à l'emplacement du Palais de Justice n'est attestée par aucune source écrite. Voir ci-dessus, note 50, et ci-dessous, note 57. Selon M. Baylé (op. cit., p. 266), le fait que le monument soit partiellement enterré, reste parmi les « arguments très convaincants » avancés par les partisans de l'hypothèse d'une synagogue et, sur la même lancée, elle suggère (ibid) que l'abside se trouvait probablement à l'étage disparu. Or, les deux idées sont mutuellement exclusives. Voir aussi la note suivante.

<sup>55.</sup> Comme je l'ai remarqué ailleurs (voir « Nature et Destination », p. 116), les trous - neuf à droite et deux à gauche, et aucun au centre du mur indiquent apparemment (s'ils ne sont pas postérieurs à l'occupation juive du monument) la présence de tablettes auxquelles on attachait avec des chaînes des manuscrits de grande valeur. Au sujet de cette coutume, voir p. ex. J. W. Clark, The Care of Books (Cambridge, 1902), p. 126 et passim. Le propos de B. Blumenkranz que « des chevilles en bas ou des goujons en métal... logés dans ces trous fixaient contre le mur oriental une estrade et une armoire en bois » (Archives juives XIII [1977]: 42) n'est pas acceptable à cause de l'emplacement très particulier des trous (voir « Nature et Destination », p. 165.) L'estrade d'une synagogue médiévale n'était fixée contre un mur, d'un côté de l'abside, mais toujours devant celle-ci, et la plupart du temps au centre de la salle; alors que l'abside avec son armoire contenant les rouleaux de la Torah se trouvait au centre du mur est dans les synagogues européennes, et en aucun autre endroit.

<sup>56.</sup> Voir mes édition et traduction des graffiti dans « Nature et Destination », p. 125-133, où j'ai réfuté plusieurs hypothèses insoutenables en ce qui concerne la lecture et l'interprétation des inscriptions. La suggestion qu'une ou plusieurs des inscriptions font état d'une calamité qui aurait affecté le bâtiment pendant l'année 1287 ou 1288 (voir mon analyse de cette idée dans « Nature et Destination », p. 166-169) est fondée sur une série de malentendus singuliers.

Il faut déterminer l'usage de la pièce qui subsiste en examinant son emplacement et l'usage de l'ensemble du bâtiment. La principale synagogue médiévale était située, nous l'avons vu, de l'autre côté de la rue, à 70 m environ à l'ouest, derrière la maison qui occupe actuellement l'angle sud-est de la rue Massacre; et la tradition locale situe aussi les restes de synagogues médiévales dans l'angle nord-est et dans la partie sud du quartier juif, mais jamais là où se trouve aujourd'hui le Palais de Justice, au nord de la rue aux Juifs. Par contre, les termes du manuscrit perdu et vu par Beaurepaire suggèrent que sur le côté nord de la rue se trouvait l'école et qu'elle avait été rasée lors de la construction du Palais de Justice 57. Le bâtiment découvert est situé précisément à l'emplacement où l'on pouvait penser que se trouvait l'école; de plus, il présente un aspect monumental et grandiose, en conformité avec l'ancienne tradition juive selon laquelle une école était plus sacrée encore qu'une synagogue 58.

Or, d'autres genres de bâtiments communaux juifs sont occasionnellement mentionnés dans des textes du moyen âge, tels des maisons communales de réunion, une salle destinée aux réceptions de mariage et, en Angleterre sinon avec certitude ailleurs, des bureaux pour l'enregistrement des dettes contractées entre juifs et chrétiens. Si Charles de Beaurepaire n'avait pas vu un document du xve siècle nous conduisant assez naturellement à la conclusion que l'école des juifs était localisée à l'est de la synagogue et à l'emplacement du Palais, j'aurais été plus hésitant que je ne le fus lorsque je proposai, dès 1976, que le monument découvert était en fait l'école rabbinique de Rouen. En effet, alors que certaines de ses indications structurales sont conformes au concept de l'école médiévale, en elles-mêmes, elles ne nous conduisent pas inexorablement à cette idée. Les signes ne deviennent significatifs que lorsqu'on les rapproche de la description de Beaurepaire du texte égaré, et qu'on les oppose aux descriptions existantes de l'authentique synagogue, de l'autre côté de la rue. Non seulement l'emplacement du bâtiment trouvé dans la cour répond entièrement aux conditions requises par la description de Beaurepaire sur le

58. Voir les sources hébraïques sur ce sujet, dont j'ai fourni une traduction dans « Nature et Destination », p. 134 (Maimonide, Mishneh torah, Hilkoth tefillah XI, § 14; Joseph Caro, Shulhan aroukh, Orah hayyim, § 90b).

texte égaré mais de plus des sondages archéologiques effectués à travers la cour, n'ont mis à jour aucun autre bâtiment qu'on aurait pu imaginer être l'école. D'autre part, la forme et le style du monument découvert sont en accord avec des constatations connues dans la littérature médiévale concernant l'architecture ainsi que l'importance spirituelle des écoles rabbiniques. C'est la combinaison de tous ces facteurs, provenant des textes et de l'architecture d'ensemble, qui conduit logiquement à la conclusion que le bâtiment découvert doit être l'école de Rouen et non quelqu'autre structure communale juive <sup>59</sup>. (Voir aussi les Appendices ci-dessous, p. 30 et p. 167-168).

Il s'agit donc du bâtiment dans lequel les érudits juifs de Rouen se livraient à leurs études et dispensaient leur enseignement. La salle qui subsiste était la bibliothèque ou la salle des livres de l'école. C'est ce qui explique le mieux l'absence de fenêtres sur trois côtés de la pièce. On rangeait évidemment le long des murs aveugles les manuscrits de l'école, au nombre d'au moins deux ou trois cents, à en juger par les titres des livres utilisés et cités par les lettrés juifs de Rouen et d'ailleurs en France médiévale. A l'époque, la méthode habituelle de conservation des manuscrits dans les petits monastères - on pense surtout à des monastères cisterciens - était de les placer non sur des rayonnages mais dans des armoires (lat. armarium) en bois constituant tantôt un meuble placé contre le mur, tantôt un placard encastré dans le mur. Chacune contenait au moins plusieurs douzaines de manuscrits 60. Pendant le haut moyen âge, un certain nombre de ces armoires étaient rassemblées dans la salle des livres des monastères, qui n'étaient pas encore des bibliothèques où l'on pouvait consulter les ouvrages in extenso, mais simplement des lieux

<sup>57.</sup> C'est précisément cette particularité - c'est-à-dire, l'identification du monument d'après une source écrite - qui distingue l'hypothèse d'une école des autres hypothèses avancées jusqu'à maintenant. En d'autres termes, à chacune de ces hypothèses diverses (1) synagogue (voir ci-dessus, notes 51, 54 et 55); (2) hôtel privé du « roi des juifs » de Rouen (A. Grabois dans une conférence donnée à l'Université de Rouen en février 1981); (3) bâtiment civil du judaïsme rouennais (M. de Bouard dans L'Histoire n° 48 [sept. 1982]: 84) - manque un fondement textuel, par opposition à l'identification du bâtiment comme étant une école.

<sup>59.</sup> C'est ce que j'ai souligné dans la 7º partie de mon analyse du congrès de M. Blumenkranz au sujet du monument hébraïque (été 1979), p. 31-32. J'ai fait parvenir cette analyse en France en novembre 1979. Si je n'ai pas sérieusement envisagé l'hypothèse d'un bâtiment civil, comme l'a suggéré M. de Bouard dans L'Histoire nº 48, p. 84, c'est parce que ni les textes dont on dispose, ni la situation du monument ne nous amènent ou ne nous autorisent à adopter une telle hypothèse. Outre les preuves textuelles et épigraphiques et l'emplacement précis du monument, qui constituent des indications en contradiction directe avec une telle hypothèse, on ne possède pas la moindre preuve que d'autres bâtiments juifs, salles de mariages ou maisons de réunion, auraient été d'une allure et d'une dimension semblables à celles du monument découvert à Rouen. - Quant aux actes de ce congrès (Art et Archéologie des Juifs en France médiévale), voir mon exposé dans Liberté-Dimanche (Rouen) du 15 février 1981.

<sup>60.</sup> Voir la description de ces armoires dans J. W. Clark, *The Care of Books* (Cambridge, 1902), p. 39 sqq., 70 sqq., 239-242 sqq. Armoire de la cathédrale de Bayeux: Clark, *ibid.*, fig. 27; d'Obazine, *ibid.*, fig. 28. Les armoires atteignaient une hauteur de deux à trois mètres, et reposaient sur des pieds forts et épais pour protéger leurs contenus contre les inondations d'eau sur le plancher.

de rangement. En général ces salles n'avaient pas de fenêtre 61. Elles se trouvaient pour la plupart au rez-de-chaussée des monastères 62.

Il est manifeste qu'il n'y a pas d'opposition entre la preuve documentaire suggérant la présence d'une école à l'emplacement du Palais, et les renseignements fournis par les restes archéologiques qu'on y a découverts. On se représente avec facilité l'usage de la salle qui subsiste. Les manuscrits étaient rangés le long de l'un, des deux ou des trois murs sans fenêtres, et il entrait assez de lumière par les fenêtres nord pour rendre possible la recherche des codices que l'on voulait étudier. Certains d'entre eux, de grande valeur, furent fixés par des chaînes - usage répandu au moyen âge (voir note 55) - au mur est ; on pouvait les consulter avec l'aide de luminaires dont des vestiges ont été découverts dans le sol. Les membres de l'école montaient les manuscrits dont ils avaient besoin dans les pièces supérieures en empruntant l'escalier en colimaçon de la tourelle 65.

L'argument de M. Blumenkranz (*ibid.*, p. 298-299) suggérant qu'à la suite de la destruction de livres hébraïques pendant la première Croisade l'on n'avait pas besoin d'une salle de livres dans une école rabbinique, me semble constituer un sophisme remarquable.

62. Voir les plans des abbayes sus mentionnées et les descriptions de CLARK, *ibid.*, p. 74-82. Il semble que de manière régulière les collections de manuscrits aient été conservées dans une pièce au niveau le plus bas. C'est pour cette raison qu'à Manosque, par exemple, on descendait à la bibliothèque, voir J. SHATZMILLER dans *Provence historique*, fasc. 98, p. 490. On trouve qu'en 1475 un certain R. Valturio a légué sa bibliothèque à St. Francesco de Rimini, à la condition qu'elle soit transférée du rez-de-chaussée à un étage supérieur (voir J. W. Thompson, *The Medieval Library* [Chicago, 1939], p. 559).

63. B. Blumenkranz (Art et archéologie des Juifs en France médiévale, p. 300) objecte que l'escalier en colimaçon n'aurait pas été suffisamment large pour être adapté à un grand nombre d'étudiants; alors que M. de Bouard (L'Histoire, nº 48) indique que la disposition de l'escalier tendrait à confirmer l'identification du monument comme étant une école. - Quant au nombre d'étudiants de l'école de Rouen, il faut se poser cette question en rapport avec les dimensions du bâtiment tout entier. A mon avis, les dimensions de la salle au premier étage indiquent une population scolaire d'environ 50-60 personnes. Une telle estimation ne pose aucun problème quant à la largeur de l'escalier en colimacon.

Compte tenu de la surface au sol du bâtiment, de l'importance de ses fondations et de la vigoureuse envolée des colonnes accolées à l'extérieur des murs, j'estime que le rez-de-chaussée était surmonté d'au moins deux étages. Le premier étage du bâtiment où l'on a retrouvé des vestiges de banquettes dans les murs é, contenait probablement la salle d'étude principale, tandis qu'à l'étage suivant se trouvaient les pièces réservées aux maîtres, travaillant seuls ou avec de petits groupes d'étudiants. Les graffiti spontanés qu'on trouve sur les murs s'expliquent de la meilleure façon comme étant le travail subreptice d'étudiants cherchant à exprimer leur amour de l'étude de la Torah ou leur orgueil à l'égard de leur élégante maison d'études, ou espérant laisser à la postérité une brève allusion à leur propre rôle scolaire.

## 8. Importance du quartier juif

Nous allons voir bientôt quelle est la signification de cette remarquable découverte pour l'histoire de la capitale de Normandie. Pour le moment, il suffit de dire qu'elle s'impose sur un plan archéologique et topographique déjà exceptionnel. En somme, on peut constater la présence à Rouen d'une terra, ou d'un quartier juif historique; d'un vicus ou rue aux Juifs qui constituait la voie de passage principale de ce quartier; d'un mur d'enceinte qui l'a apparemment défini ; d'un clos ou place aux juifs situé dans le même quartier, au côté nord de la rue : d'une grande parcelle de terre au-delà des murs médiévaux nommée « le mont aux juifs » où ils avaient leur cimetière; d'une synagogue monumentale de l'époque médiévale au sud de la rue aux Juifs; d'une grande école juive au nord de la rue, non loin de la synagogue; de petites maisons de prière dont on gardait le souvenir à plusieurs endroits du quartier; d'une fonderie aux juifs située au sud de la synagogue monumentale; d'une maison dans la rue aux Juifs qui aurait servi d'abattoir rituel; du remarquable hôtel particulier de Bonnevie, situé lui aussi côté sud de la rue aux Juiss: tout ceci dans l'environnement des maisons, terres et jardins qui appartenaient aux juifs dans leur quartier et ailleurs, et que la ville, enfin, a acquis après leur expulsion de l'année 1306.

On ne connaît en effet une telle somme de données pour aucune autre communauté de la France septentrionale au moyen âge. Ces renseignements indiquent la grande importance de la communauté juive du Rouen médiéval, et incitent à se poser la question suivante : pourquoi, avec une telle richesse de témoignages, a-t-il été possible de méconnaître l'importance de cette communauté dans l'historiographie moderne ?

<sup>61.</sup> On en trouve des exemples dans les plans d'institutions cisterciennes tels l'abbaye de Fossa Nuova en Italie, l'abbaye de Furness et le prieuré de Wenlock en Angleterre (CLARK, ibid., fig. 21, 23 et 24; voir Archéologia nº 129 [avril, 1979] : 20-21). B. Blumenkranz (Art et archéologie des Juifs en France médiévale, p. 297-298) cherche à réfuter cette explication en ayant recours au modèle très différent de la grande bibliothèque de St. Gall en Suisse, où l'on trouve de grandes fenêtres et une bibliothèque en étage. Or, l'existence d'un autre modèle n'empêche en rien l'identification proposée, qui n'est pas fondée sur le modèle de ce monastère suisse très élaboré mais sur la similarité de plan du rez-de-chaussée du monument rouennais avec celui des salles de livres cisterciennes sus-mentionnées. Voir Clark, ibid., p. 82: « L'usage de la salle du Chapitre ou d'un local voisin pour y entreposer les livres est l'un des traits les plus curieux de la vie cistercienne. » Quant aux assez grandes dimensions de la salle à Rouen, il faut dire qu'elles ont été exigées par les dimensions de la salle supérieure, et non par d'autres considérations.

<sup>64.</sup> Voir ma description des restes de ces banquettes dans « Nature et Destination », p. 117-118. Ils formaient une échancrure de 0,23 m dans les murs,

On obtiendra la réponse, ainsi que la rectification de l'erreur historique à laquelle je fais allusion, en se reportant aux manuscrits hébraïques négligés pendant longtemps. L'étude minutieuse de ces textes, dont beaucoup, jusqu'à maintenant, étaient méconnus ou n'avaient guère été déchiffrés de manière satisfaisante, permet de relever de nombreux aspects de la vie de cette communauté depuis le début du xr siècle, parfois avec une précision remarquable. Au total, elles présentent lorsqu'on les confronte aux témoignages latins et français relativement abondants au sujet des juifs de Rouen, la communauté juive de cette ville sous un éclairage tout à fait neuf et lui accordent dans l'histoire une place que l'on n'avait jamais soupçonnée.

#### NOTE ADDITIONNELLE

# UNE NOUVELLE SOURCE SUR L'EMPLACEMENT DE L'ECOLE DES JUIFS

Tout récemment (le 9 décembre 1984) un chercheur rouennais, Lucien DELSALLE, a bien voulu me communiquer un nouveau renseignement de grande importance au sujet de la yeshibah rouennaise. Il s'agit d'un procès de l'année 1363, publié à Rouen en 1924 par Lucien Valin (Le Roule des Plés de Héritage de la mairie Jehan Mustel, p. 99-101). Ce procès, qui se déroula seulement un demi-siècle après l'expulsion de 1306 et l'acquisition du quartier juif par la ville, concernait les arrérages d'une rente perpétuelle due à la ville en raison de « certains héritages appartenant à la dite ville, contenant plusieurs estages, assis en la paroisse Saint-Lô de Rouan, d'un costé et d'un bout au pavement et d'autre costé et d'autre bout à l'escole as juys ». On observe que ces héritages (composés peut-être de plusieurs immeubles) comportaient plusieurs niveaux, comme des immeubles dessinés dans le plan de Le Lieur. Ce bâtiment (ou ces bâtiments) était situé dans la paroisse St.-Lô - la partie du quartier juif qui incluait précisément la terre où aujourd'hui se situent (voir plus haut p. 6, note 9) le Palais de Justice et la cour du Palais. Près de cet immeuble se trouvait l'école des juifs. Le texte affirme que « d'un costé et d'un bout » du bâtiment était le « pavement » : il s'agit du coin nord-ouest des rues aux Juifs et Boudin, ou du coin sud-ouest des rues St.-Lô et Boudin (voir fig. 1 et 10). Le bâtiment se trouvait en tout cas dans la parcelle de terre où est située la partie est du Palais. Immédiatement à l'ouest du bâtiment se trouvait l'école. C'est là, en effet, qu'on a découvert le monument hébraïque en 1976. Comme je l'ai montré ailleurs (voir « Nature et destination », p. 155-161, et « Les écoles rabbiniques de France pendant le moyen âge », à paraître prochainement dans la Revue de l'histoire des religions), l'hypothèse selon laquelle l'expression schola ou école aux juifs utilisée à Rouen signifierait « synagogue », n'est pas appuyée par un examen soigneux des sources. Dans le texte découvert par M. Delsalle, ainsi que dans celui décrit par Beaurepaire (voir plus haut, p. 22), il s'agit d'une école rabbinique, située à l'est de la synagogue (texte de Beaurepaire) et à l'emplacement du Palais de Justice (texte de Delsalle).

#### CHAPITRE II

# JACOB BAR JEQOUTHIEL ET SA REQUETE AU PAPE

Le premier événement connu au sujet des juifs de Rouen, que ce soit dans des textes hébraïques ou latins, est celui relaté dans une chronique hébraïque anonyme qui fait partie d'un manuscrit conservé à la bibliothèque de Parme 1. Quoiqu'il soit impossible de déterminer avec précision la date où cette chronique fut écrite, la copie de scribe qui se trouve à Parme fut exécutée dans une écriture franco-germanique du XIII siècle. La configuration d'erreurs scribales se trouvant dans le manuscrit me mène à penser que l'auteur original vécut au plus tard dans la première moitié du XII siècle, soit environ un siècle après l'époque où se déroulèrent les événements qu'il rapporte.

## 1. Rôle de Jacob dans les événements de 1007-1012

La chronique commence par évoquer certains incidents qui survinrent « en l'année 4767 A.M. », soit en 1007, « sous le règne de Robert, roi de Şarefath » (c'est-à-dire de France)². Cette année-là, selon la chronique, fut décrétée une persécution des juifs. Robert consulta ses conseillers, qui lui dirent de débarrasser le royaume du judaïsme. Le roi proposa à un certain nombre de juifs convoqués à sa cour de se convertir, mais selon la chronique, ils refusèrent, ce qui entraîna la mort d'un bon nombre d'entre eux, et la saisie de leurs biens. D'autres s'immolèrent plutôt que d'accepter le baptême, tandis que des juifs âgés « qui n'avaient pas la force de fuir » furent cruellement maltraités par leurs persécuteurs. Pour illustrer la cruauté dont les juifs eurent à souffrir, la chronique rapporte l'his-

<sup>1.</sup> MS Parme-de Rossi 563, fols. 127 verso-129 verso. La première édition du texte fut celle de A. Berliner dans l'annexe en hébreu (Oşar tōb) au Magazin für die Wissenschaft des Judenthums III (1876): 46-48, réimprimée mot pour mot par A. Habermann, Séfer gezérot ashkenaz weşarefat (Jérusalem, 1945), p. 19 ff. Ma nouvelle édition (TYR, p. 171-173) comprend plus de cinquante leçons nouvelles du texte basées sur une étude du manuscrit original. Les discussions motivées par la vieille édition de Berliner comprennent celles de I. Levi, dans REJ LII (1906): 165; Gross, Gallia, p. 72; S. Dubnov, Weltgeschichte des jüdischen Volkes IV (Berlin, 1926), p. 133; S.W. Baron, A Social and Religious History of the Jews, 2e éd. IV, p. 265, n. 74; S. Schwarzfuchs, dans Evidences VI, nº 41 (1954): 36-37; R. Chazan, dans PAAJR XXXVII-XXXIX (1970-1971): 101-118. Voir TYR, p. 13-14; 174-173; et ibid., fig. 4.

<sup>2.</sup> Voir la traduction dans l'appendice à ce chapitre, p. 46-49.

On obtiendra la réponse, ainsi que la rectification de l'erreur historique à laquelle je fais allusion, en se reportant aux manuscrits hébraïques négligés pendant longtemps. L'étude minutieuse de ces textes, dont beaucoup, jusqu'à maintenant, étaient méconnus ou n'avaient guère été déchiffrés de manière satisfaisante, permet de relever de nombreux aspects de la vie de cette communauté depuis le début du xre siècle, parfois avec une précision remarquable. Au total, elles présentent lorsqu'on les confronte aux témoignages latins et français relativement abondants au sujet des juifs de Rouen, la communauté juive de cette ville sous un éclairage tout à fait neuf et lui accordent dans l'histoire une place que l'on n'avait jamais soupçonnée.

## NOTE ADDITIONNELLE

## UNE NOUVELLE SOURCE SUR L'EMPLACEMENT DE L'ECOLE DES JUIFS

Tout récemment (le 9 décembre 1984) un chercheur rouennais, Lucien DELSALLE, a bien voulu me communiquer un nouveau renseignement de grande importance au sujet de la yeshibah rouennaise. Il s'agit d'un procès de l'année 1363, publié à Rouen en 1924 par Lucien Valin (Le Roule des Plés de Héritage de la mairie Jehan Mustel, p. 99-101). Ce procès, qui se déroula seulement un demi-siècle après l'expulsion de 1306 et l'acquisition du quartier juif par la ville, concernait les arrérages d'une rente perpétuelle due à la ville en raison de « certains héritages appartenant à la dite ville, contenant plusieurs estages, assis en la paroisse Saint-Lô de Rouan, d'un costé et d'un bout au pavement et d'autre costé et d'autre bout à l'escole as juys ». On observe que ces héritages (composés peut-être de plusieurs immeubles) comportaient plusieurs niveaux, comme des immeubles dessinés dans le plan de Le Lieur. Ce bâtiment (ou ces bâtiments) était situé dans la paroisse St.-Lô - la partie du quartier juif qui incluait précisément la terre où aujourd'hui se situent (voir plus haut p. 6, note 9) le Palais de Justice et la cour du Palais. Près de cet immeuble se trouvait l'école des juifs. Le texte affirme que « d'un costé et d'un bout » du bâtiment était le « pavement » : il s'agit du coin nord-ouest des rues aux Juifs et Boudin, ou du coin sud-ouest des rues St.-Lô et Boudin (voir fig. 1 et 10). Le bâtiment se trouvait en tout cas dans la parcelle de terre où est située la partie est du Palais. Immédiatement à l'ouest du bâtiment se trouvait l'école. C'est là, en effet, qu'on a découvert le monument hébraïque en 1976. Comme je l'ai montré ailleurs (voir « Nature et destination », p. 155-161, et « Les écoles rabbiniques de France pendant le moyen âge », à paraître prochainement dans la Revue de l'histoire des religions), l'hypothèse selon laquelle l'expression schola ou école aux juifs utilisée à Rouen signifierait « synagogue », n'est pas appuyée par un examen soigneux des sources. Dans le texte découvert par M. Delsalle, ainsi que dans celui décrit par Beaurepaire (voir plus haut, p. 22), il s'agit d'une école rabbinique, située à l'est de la synagogue (texte de Beaurepaire) et à l'emplacement du Palais de Justice (texte de Delsalle).

## CHAPITRE II

# JACOB BAR JEQOUTHIEL ET SA REQUETE AU PAPE

Le premier événement connu au sujet des juifs de Rouen, que ce soit dans des textes hébraïques ou latins, est celui relaté dans une chronique hébraïque anonyme qui fait partie d'un manuscrit conservé à la bibliothèque de Parme 1. Quoiqu'il soit impossible de déterminer avec précision la date où cette chronique fut écrite, la copie de scribe qui se trouve à Parme fut exécutée dans une écriture franco-germanique du XIIIe siècle. La configuration d'erreurs scribales se trouvant dans le manuscrit me mène à penser que l'auteur original vécut au plus tard dans la première moitié du XIIIe siècle, soit environ un siècle après l'époque où se déroulèrent les événements qu'il rapporte.

# 1. Rôle de Jacob dans les événements de 1007-1012

La chronique commence par évoquer certains incidents qui survinrent « en l'année 4767 A.M. », soit en 1007, « sous le règne de Robert, roi de Şarefath » (c'est-à-dire de France) ². Cette année-là, selon la chronique, fut décrétée une persécution des juifs. Robert consulta ses conseillers, qui lui dirent de débarrasser le royaume du judaïsme. Le roi proposa à un certain nombre de juifs convoqués à sa cour de se convertir, mais selon la chronique, ils refusèrent, ce qui entraîna la mort d'un bon nombre d'entre eux, et la saisie de leurs biens. D'autres s'immolèrent plutôt que d'accepter le baptême, tandis que des juifs âgés « qui n'avaient pas la force de fuir » furent cruellement maltraités par leurs persécuteurs. Pour illustrer la cruauté dont les juifs eurent à souffrir, la chronique rapporte l'his-

<sup>1.</sup> MS Parme-de Rossi 563, fols. 127 verso-129 verso. La première édition du texte fut celle de A. Berliner dans l'annexe en hébreu (Oşar tōb) au Magazin für die Wissenschaft des Judenthums III (1876): 46-48, réimprimée mot pour mot par A. Habermann, Séfer gezérot ashkenaz weşarefat (Jérusalem, 1945), p. 19 ff. Ma nouvelle édition (TYR, p. 171-173) comprend plus de cinquante leçons nouvelles du texte basées sur une étude du manuscrit original. Les discussions motivées par la vieille édition de Berliner comprennent celles de I. Levi, dans REJ LII (1906): 165; Gross, Gallia, p. 72; S. Dubnov, Weltgeschichte des jüdischen Volkes IV (Berlin, 1926), p. 133; S.W. Baron, A Social and Religious History of the Jews, 2e éd. IV, p. 265, n. 74; S. Schwarzfuchs, dans Evidences VI, nº 41 (1954): 36-37; R. Chazan, dans PAAJR XXXVII-XXXIX (1970-1971): 101-118. Voir TYR, p. 13-14; 171-173; et ibid., fig. 4.

2. Voir la traduction dans l'appendice à ce chapitre, p. 46-49.

N. Golb, *The Jews of Medieval Normandy–A Social and Intellectual History* (Cambridge University Press, 1998), pp. 137-169.

# THE JEWISH QUARTER OF ROUEN IN THE TWELFTH CENTURY

ntil recent years, the material nature and characteristics of representative Jewish communities of northwestern Europe as they might be observed in the decades following the First Crusade could only be theorized or imagined. Today, however, the archaeological discoveries initiated at Rouen in 1976 can be assimilated to earlier-known testimony, both printed and in manuscript form, to yield a relatively clear picture of the salient features of Rouen's Clos-aux-Juifs at approximately that period of time. The portrait that emerges from a close reading of the evidence will allow certain basic conclusions not only about the community at Rouen itself but also about other important Jewish centres emerging at that time from the darkness of the Crusade experience.

# Dimensions of the Vicus Judaeorum

Observing Gallo-Roman Rothomagus (Map 4, p. 34), we see that the area where the Jews once lived was approximately one-twelfth of the area of the city of those times. By the eleventh century the population of Rouen had spread out considerably to the east, north and west. New fortifications were built in the twelfth century, surrounding a city whose total area had by then tripled.<sup>1</sup> The dimensions of the Jewish quarter itself, however, remained unchanged until that time.

1 See Chéruel, HR I, pp. cii-ciii; Herval, Histoire de Rouen I, pp. 62-63. There was a new expansion of the walls to the north and east in the thirteenth century, at the end of the reign of Philip Augustus; cf. Herval, p. 76. Nevertheless, this development did not affect the size of the Jewish quarter, located on the other side of the city.

There was no evident limitation on Jewish settlement in Normandy, whether in Roman or Merovingian times or for centuries afterwards. It appears quite likely that in the course of time some of the Jewish inhabitants of Rouen moved outside the city's original boundaries along with other settlers. Many of the various newcomers who helped increase the population both during and after the Merovingian period must have settled west of the Roman wall; among them, the Jewish immigrants would have naturally chosen to live west of the Street of the Jews near their coreligionists and the communal synagogue.

Over the centuries, several Latin and French terms were used to describe the area of original Jewish settlement. The oldest known expression, as we have already observed, was Vicus Judaeorum, used twice in a document of 1203. We find this term again in a fourteenth-century chronicle describing the fire that swept through Rouen in 1116, reaching a vico judaeorum (see below, p. 198). The term Terra Judaeorum, "land of the Jews," appearing in two thirteenth-century texts,<sup>2</sup> was also used to designate the quarter.

In one period the Jewish quarter may have been surrounded by a wall: a fourteenth-century document speaks of "the gate of the Street of the Jews." In the nineteenth century, remains of an ancient wall were found behind a house located on that street.<sup>3</sup> Not far away, at the corner of the rue des Carmes and the Street of the Jews, archæologists independently dated a section of this wall to Roman times.<sup>4</sup> The western portion of this wall,

- 2 A.D. Seine-Maritime, Série G. 4302: "a vico usque ad terram judaeorum" (an. 1256); ibid., Série G. 6716, "a vico de Dordonne per ante usque ad terram judaeorum per retro" (an. 1267). (Cf. TYR, pp. 232-33.) I thank Prof. Alain Sadourny of the University of Rouen for informing me of these passages.
- 3 See C. de Beaurepaire, "Communication," Bulletin de la Commission des Antiquités de la Seine-Inférieure, 9 (1891–1893): 196, note 2: mention of a house "dessus la porte de la rue as Gyeus" in a deed of 19 April 1341, Cart. de la Cathédrale, no. 8; and G. Dubosc, "Les synagogues de Rouen," Par çi, Par là, IIIe série (Rouen, 1923), p. 174: "It seems that (the Clos aux Juiss) must have been surrounded by strong, rather high walls, the remains of one having been found behind the maison Guérin."
- 4 See Journal de Rouen, February 19, March 19, and April 10, 1859; March 19, 1905; TYR, p. 233. On the discovery of other Gallo-Roman remains in the Jewish quarter in the nineteenth and twentieth centuries, see the summary in the collective work Le Palais de Justice de Rouen (Rouen, 1977), pp. 4-6 (article of C. Schneider).

located just to the west side of the monumental synagogue, was evidently identical with the western portion of the original Roman city wall itself.

Although the Vicus or Terra Judaeorum of old Rouen eventually came to be called the "Jewish Quarter" or Clos aux Juifs, in the fifteenth century the apostolic notary Pierre Cochon used the latter term for a smaller square. He writes that before the expulsion, at the start of the fourteenth century, the Jews owned much property in the parishes of Saint-Herbland, Notre-Dame-de-la-Ronde, and Saint-Lô; they had a street called la rue aux Juys and their moustier — apparently meaning "school" — was located in the Clos as Juys. The parishes Cochon mentions take in the squares and streets surrounding and intersecting with the Street of the Jews, both on its northern and southern sides. His words thus suggest that the area where the Jews lived was considerably larger than the square (place) or clos with its moustier.

There is a 1440 reference to the "clos as Juis, à présent nommé le Marchie [the herb market]," with no further information. The size of this square (or clos) is indicated on Rondeaux de Sétry's 1782 map and

- 5 See RHGF XXIII, p. 224: "MCCC et XVIII [!]. Les Juys qui tenoient à Rouen beaucoup d'eritagez ès parroisses de Saint Erblant, Nostre Dame la Roonde et à Saint Lo, et avoient une rue appellée la rue aux Juys, et encore est appellé, et estoit leur moustier en une place de present appellé le clos as Juys, furent boutez hors de la dicte ville, et leurs heritages confissiez au roy." The term "moustier" is defined as a monastery in dictionaries of Old French, but also as a church. In a Rouennaise context, the author of Fierabras calls the Trinité-du-Mont abbey a mostier; cf. Herval, Histoire de Rouen I, p. 74. The form moustier or mostier is convincingly linked to monastère.
- 6 See the description of the parishes in M. Fiquet, et al., Mélanges. Documents publiés et annotés. . . , Douzième Série (Rouen-Paris, 1933), pp. 80-81: "St Herblant: Des 4 Vents, en partie de la Chapellerie parvis de N. D.; en partie des Carmes, en partie Grosse Horloge, en partie du Bec, en partie. Notre-Dame de la Ronde: Du Bec, en partie Grosse Horloge, en partie Enclos de la Ville aux Juis, en partie Massacre et reprises des Vergetiers, en partie. St Lô: 1re centaine. Neuve S. Lô S. Lô, en plusieurs reprises Enclave du Palais Neuf Marché dans le Palais Cour de Palais Boudin, en plusieurs reprises du Bec, en partie de la Poterne. 2e centaine: Aux Juis, en partie et reprises des Carmes, en partie et reprises S. Nicolas, en partie de la Chaîne, en partie." Cf. TYR, pp. 233-34.
- 7 See N. Périaux, Dictionnaire indicateur des rues et places de Rouen, 3rd edn. (Rouen, 1870), p. 338, note 4 (citing a passage in the Cartulaire de St-Denis, 8 Jan. 1440, no. 63.

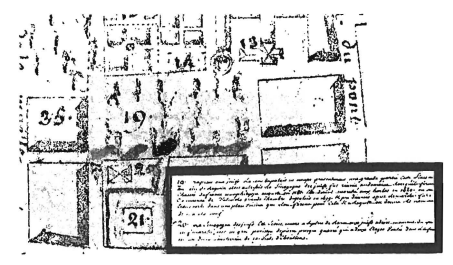


Figure 36

The Place aux Juifs (no. 19) and the Sinagogue aux Juifs (no. 20, marked by x) in the manuscript "Second plan de la ville de Rouen" of Rondeaux de Sétry (1782), cf. printed form in L. Laverdy, Notices et extraits des manuscrits du roi, III (Paris, 1790), pp. 596–97. Inset: de Sétry's manuscript description of above two loci.

description of thirteenth-century Rouen (see Fig. 36, and below, note 22 of this chapter). He locates la place aux Juifs only north of the Street of the Jews, in the quadrilateral denoted by no. 19. He writes of the square that "the courtyard of the Palace of Justice presently occupies much of it," that it "became the herb market in 1429," and that "work on the palace's great hall began there in 1499." Hence, it could have been no larger than the palace. But Rondeaux de Sétry also makes clear that the Jewish quarter was much more extensive than the square. He places the medieval synagogue on the southern side of the Street of the Jews, facing what he calls la place aux Juifs; and shows the entire length of the street, extending to the rue des Carmes. Concerning the large area west of the Street of the Jews, which was outside the first surrounding wall, Rondeaux indicates it was called "the New Market" (Marché neuf), writing:

Earlier, this site was part of the Jewish quarter, and was filled with houses. But in 1545, since the market located in the Jews' square – now the Palace courtyard – disturbed court audiences, a decree was issued that it be moved elsewhere. As a result, the municipal officers bought those

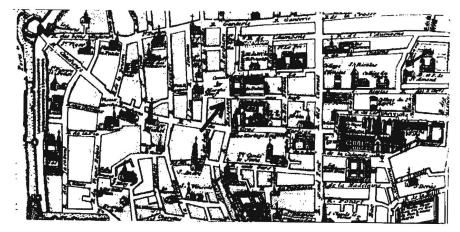


Figure 37
The New Market (Marché Neuf) in relation to the r. aux Juifs and neighbouring streets. From F. Farin, Hist. de la Ville de Rouen (Rouen, 1731), end of vol. IV.

houses on the grounds of what is now the new market, demolished them, and built the market.

We may consider the quarter's dimensions, as indicated by Pierre Cochon and Rondeaux de Sétry, in relation to early maps such as those of Jacques Gomboust (1655), N. de Fer (1724), and F. Farin. The New Market's eastwest distance is approximately the same as that between rue Boudin and rue des Carmes (around 75 m each). Between these two extremities, the east-west length of the palace was 150 m. The total east-west length of the Jewish quarter was thus around 300 m.

Regarding the north-south length of the quarter, we must take note that the southern portion of the Street of the Jews also belonged to the Jewish quarter: we see this from the synagogue location and that of other archæological remains, as well as from Pierre Cochon's unambiguous description. In light of archæological discoveries in Rouen in 1982, we know that the southern boundary of the Vicus or Tena Judaeorum could not have been less than 40 m south of the street. This is because the southern extremity of the mansion of Bonnevie the Jew (see pp. 155 f.) was only 30 m north of the rue du Gros-Horloge, while the total distance between the Street of the Jews and the rue du Gros-Horloge at this point is 70 m. Since

the north-south length of the Palace of Justice is 45 m, and the width of the Street of the Jews averages 10 m, it is clear that the Jewish quarter's total north-south length in the Middle Ages could not have been less than 95 m.

Nevertheless, this estimate is a minimal one, at least for the period between the eleventh and thirteenth centuries. It is difficult to imagine that the Rouennaise Jewish population expanded only slightly west of the Roman wall (i.e. only up to the site of the future new market) during a time of such dynamic urban growth, when the city's area underwent a fourfold extension over that of the Roman period. It is much more likely that the Jewish population, not being limited by any legal restriction, expanded along with the general population, particularly before the anti-Jewish measures of the thirteenth century (Chaps. 11 and 12). The logical direction for such a development would have been west from the new market, by way of what now is the rue Rollon up to the rue Cauchoise. In the Middle Ages, the latter street led to the Jewish cemetery (p. 144 and Map 13). The supposition of this demographic expansion readily explains the medieval synagogue's location at the western edge of the Street of the Jews (pp. 149 ff., 167), rather than in its central portion, which otherwise would appear to be the logical place for it.

The backdrop to this demographic development is a Jewish presence going back to the epoch of Roman colonisation: a long period, in the course of which Jewish immigrants from Italy and other parts of the Roman empire, including Palestine, settled throughout Gaul. Roman law having recognised the Jews as members of a distinct people practising a licit religion, they were able to establish themselves in various settlements of the Gallic diaspora as corporate communal entities: they had their own courts of law, and both religious and social institutions. The inhabitants of the Vicus Judaeorum themselves comprised an institution – a type of community or township, that is, sometimes adjacent to the Roman town but usually lying within it.<sup>8</sup> We thus should not interpret the walls surrounding the Vicus Judaeorum as a restriction on residence imposed by the municipal

authorities. Rather, they serve as proof of a typical facet of the autonomy enjoyed by the Jewish community in the Roman period: the walls were either self-imposed or else served as a demarcating line mutually agreed upon by the Roman authorities and the Jews.

The Vicus Judaeorum encompassed a substantial area inhabited permanently by a considerable Jewish population up to the start of the fourteenth century. This is clear from the edict of Philip the Fair ceding the Jewish quarter to the municipality of Rouen upon the expulsion of the Jews from France in 1306. In this document, issued at Poissy in February 1307, the king declared that he was ceding to the mayor, council members (jurés) and commune of Rouen all of the lands, houses, courtyards, gardens, goods, and immovable property as well as the cemetery formerly belonging to the city's Jews. (See Appendix V.) The text adds et dans la banlieue ("and in the outskirts"), suggesting that the Jewish population beyond the city walls at the time was considerable.

# The Mons Judaeorum

The cemetery of the Jews of Rouen was located outside the thirteenth-century walls, beyond the present boulevard de la Mame. It is mentioned not only in the 1307 decree but also as the "cimitiere as Juieulz" in a thirteenth-century document, still preserved in Charles de Beaurepaire's time in the Municipal Library. A certain Richard "de Monte Judaeorum" – a term also designating the area of the cemetery – is mentioned in a charter of 1246, and a deed of March 1256 mentions the same *Mons Judaeorum*. The cemetery was bounded on the west by the present rue St-Maur (formerly rue St Nicholas), on the south by the rue Pouchet (formerly rue Porcherie, to the south of the broken arrow in Fig. 38) and on the east by the rue Verte; we cannot precisely determine its northern boundary. The wording of a no longer extant 1442 document, a résumé of which is fortunately preserved at the Municipal Library, indicates the very large size

<sup>8</sup> An example of the former case is offered by the Jewish quarter of Speyer (Spire), located during the eleventh century outside the walls of the old city and surrounded by its own walls; see the collective work Geschichte der Juden in Speyer (Speyer, 1981), p. 11. In Provins, a place situated "au dessus de la Porte Neuve de Provinz, en la Juierie" was sold in 1301; see S. Luce, "Catalogue des Documents," REJ 3 (1881): 29.

<sup>9</sup> See de Beaurepaire, "Communication," p. 199, note 3: "Cette terre est mentionnée dans un état du domaine de Rouen, du XIIIe siècle, conservé à la Bibliothèque de cette ville. 'Du cimitiere as Juieulz.' – Richard de Monte Judaeorum, mentionné dans une charte de 1246; Mons Judaeorum, mars 1256 (v.s.) – Arch. de la S-Inf., du Chapitre, Clerc de Ville, Saint-Jean." Beaurepaire's note offers no further specification of the sources.

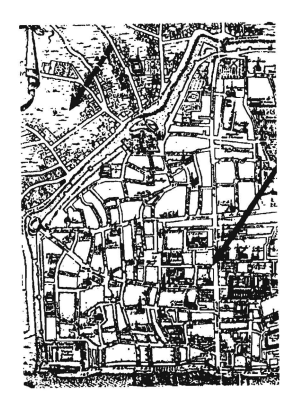


Figure 38

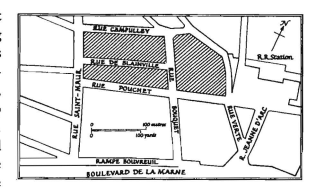
The area of the "Mont, Clos et Cimetière aux Juiss" (broken arrow) in relation to that of the New Market and the Jewish quarter (arrow). Detail (western portion) of map of Rouen by N. de Fer (1724).

of the cemetery.10 The résumé describes two parchment letters, the second of which was executed by the Rouennaise notary Fralin Aufrye on January 20, 1442. This second document stated that Guillemne Alorge and his wife Jehanne Dutot of Saint Vincent had rented "an old parcel of land" in the parish of St Patrice, divided into two parts, "called the mount, close, and cemetery of the Jews" (les mont clos et cimetière aux Juifz).

One of these parts, called the mount or cemetery of the Jews, consisted of two acres, three verges, and ten perques; the other, the clos aux Juifs, was an additional two acres, with a small abutment. A verge being equivalent to one-fourth of a (Normannic) acre, the entire territory was

almost five acres square, hence a little smaller than the present municipal Mont Gargan cemetery in the southwest of the city. The document specifies that the parcel of land ran from the rue St-Maur to "the street called Barsot" — quite clearly a scribe's error for "Varvot," the name by which the present rue Verte, bordering the territory on the east, was once known.<sup>11</sup> By its further wording it shows that the cemetery was bounded on the south by the rue Pouchet ("la rue par où l'on va à Barsot").

Beaurepaire also arrived at these boundaries, adding that the territories extended towards Montaux-Malades - that is, northwest - and that two roads had recently (i.e. before 1891) been opened through it, the rue de Blainville and the rue Campulley. The original territory probably extended from the rue Pouchet north at least as far as the intersection of rue Saint-



Map 13
Area of Cemetery of the Jews (shaded) as delineated by present-day streets.

Maur and rue Campulley. That part of the territory known as the clos aux Juifs appears to have been mentioned separately in a document of 1476 that Périaux cites, but it is possible that the term clos in this document actually referred to the entire territory. We may note that the term clos aux Juifs was used ambiguously in Rouen at this period – it meant both a section of the old Jewish residential quarter and a section of the "mount, clos, and cemetery of the Jews." 12

It is clear from historical descriptions that this "mount, clos, and cemetery," today densely covered by homes and apartment buildings, was originally intended for many burials. In interring their dead, inhabitants of the Jewish quarter proceeded from the Street of the Jews to what is now rue Cauchoise, and from there to the city gate once found at today's place Cauchoise; they then would take the present boulevard de la Marne to rue Saint-Maur and the adjacent cemetery. (See Map 13 and Fig. 38.)

The designation "Mons Judaeorum" and related expressions are not unique: they were used in other parts of France as well as in Spain, and in all places where Jews seem to have been established in Roman times. These

<sup>10</sup> Bibliothèque Municipale de Rouen, Registre T. 1, fo. 73 verso; see the publication in JRMA, pp. 10-11, note 17; and the photograph in TYR, Fig. 28b.

<sup>11</sup> Cf. N. Périaux, Dictionnaire indicateur des rues et places de Rouen (Rouen 1819), p. 251.

<sup>12</sup> See N. Périaux, Dict. indicat., edn. of 1870, p. 577: "Un autre acte de 1476 cite 'la rue Saint-Mor, pièce nommée Saint Nicholas, b.d.c. la rue tendant de la rue Saint-Mor à la porte de Bouvreil, d'autre côté le clos aux Juifs. . .'." Cf. Ch. de Beaurepaire in Bulletin de la Commission des Antiquités de la Seine-Inférieure 9 (1891-1893): 199.

"Mounts of the Jews" seem to have been substantial areas ceded to the Jewish communities especially for use as cemeteries, although they may have served additional purposes. 13 The existence of a Mons Judaeorum at Rouen is further proof of the Jewish community's origin in Roman times. In addition, the presence of this entity shows that the authority which first ceded it to the Jews recognized the members of the group at Rouen, as elsewhere, to be a corporation. The designation of such a body was usually universitas Judaeorum or communitas Judaeorum. (See the documentation below, p. 196, note 52.) There is no reason to suppose that the Rouennaise Jewish community was categorically dissolved at any point between its inception during Roman rule and the expulsion of the Jews from France in 1306.

We have already noted above (p. 36) that at Reims – a city whose historical role for its region was to a large extent parallel to that of Rouen for Carolingian Neustria and for Normandy – the old *rue aux Juifs* (now the rue des Elus) was located in the northwest sector of the Roman city, that this street was just north of the *Decumanus*, and that the Jewish cemetery was outside the city's northern gate (the Gate of Mars), as at Rouen.<sup>14</sup>

# The Rouennaise community and its monumental synagogue

It is unclear how large the community of Rouen was at any particular medieval period. However, even discounting the manuscript evidence

- 13 For reference to the Mons Judaicus adjacent to Narbonne, see C. Devic and J. Vaissète, Histoire générale de Languedoc, Preuves, N° 41, p. 134. At Mâcon the Jewish cemetery was called Monjuyf, cf. Luce, "Cat. des documents," p. 62, no LXX. For the ancient Jewish burial ground of Barcelona called Montjuich, cf. F. Cantera Burgos in C. Roth (ed.), The World History of the Jewish People XI: The Dark Ages (Rutgers, 1966), p. 380. On the term Mons Judaicus used in the Midi, see G. Saige, Les juifs du Languedoc antérieurement au XIVe siècle (Paris, 1881), passim. On Mons Judaicus as a common name for a Jewish cemetery, see A. Berliner, Geschichte der Juden in Rom II (Frankfurt a.M., 1893), p. 14.
- 14 On the location of the rue des Elus, see M. Holland's maps in Essai sur la Topographie de Reims (Éditions de la Société des Amis du vieux Reims, n.d.); on that of the medieval Jewish cemetery, see ibid., p. 10, no. 35 (map of E. Kalas). See also P. Varin, Documents inédits sur l'histoire de France: Archives administratives de la Ville de Reims (Paris, 1839), I, part 2, p. 906, note 1 (on the equivalence of the rue des Elus with the rue aux Juiss) and II, p. 320, no. 283: "Tailles . . . pour une 'maison qui su les Juys . . . pour le cimetière des Juys, devant la Porte de Mars."

analysed in the following chapters, the cemetery's dimensions - by any reasonable computation in the range of 25,000 sq m - and the size of the Jewish quarter itself strongly suggest that it was one of the larger Gallic Jewish communities. We can compare the size of the cemetery with that of the Jews of medieval Cologne, which in 1174 was increased to a total of 5 acres (the original dimensions are unknown),15 measuring approximately 29,000 sq m, or about 0.5 acres more than Rouen's medieval Jewish cemetery. Since the descriptions in Hebrew chronicles indicate that 1,200 Jews of Cologne were murdered by Crusaders in 1096 (above, p. 124, note 38), and that the community was once again of great importance the following century,16 it is very unlikely that less than 2,000-3,000 Jews lived there before 1096. For Rouen we must propose a similar or even larger figure during the ducal and Angevin periods, when it was the undisputed capital of Normandy and a great centre of trade, commerce, and maritime activity. It has been estimated that before 1137, approximately 2,000 Jews lived in Narbonne, which for centuries had been the capital of the old Provincia Narbonensis and since Carolingian times was the seat of the Rex Judaeorum governing that province's Jewish communities.<sup>17</sup> In London at the time of the expulsion of the Jews from England in 1290, there were approximately 2,000 Jews over twelve years old, but Joseph Jacobs reminds us that London's Jewry was only a "daughter of Rouen's." 18 The estimate

<sup>15</sup> See A. Kober, History of the Jews in Cologne (Philadelphia, 1940), pp. 100-103, and p. 360 notes 29-30.

<sup>16</sup> See I. Elbogen et al., Germania Judaica, I, pp. 69-85.

<sup>17</sup> Cf. Jewish Encyclopædia IX (New York, 1905), p. 169; G. Saige, Les Juiss de Languedoc, p. 5 f. On Rouen's Rex Judaeorum, see below, pp. 202-07. Narbonne and Rouen are the only cities where personalities with this title can be found.

<sup>18</sup> Joseph Jacobs, Jewish Ideals and Other Essays (London, 1896), pp. 176–79. That Jacobs' estimate includes only Jews over twelve is clear; cf. ibid., p. 179: "... the London Jews were about one-eighth of the Jews scattered among some 120 towns and villages of the country. The exact number of Jews expelled is given at 15,060, a number on which some reliance can be placed, as exact registers of Jews' names had to be kept for tallage purposes, especially after 1274, when a charge of 3d. per head per annum was charged on every Jew over twelve. This would make the London Jews number some 2,000 . . ." Since there was no tallage upon Jews under twelve, we have no reason to believe that records were kept of those below that age, and thus it is unlikely that, if based upon exact tallage figures, the number of expellees would have included minors under twelve. In L'habitation rouennaise, p. 68, R. Quennedey writes that in thirteenth-century Rouen, there existed "a

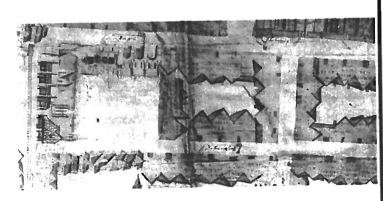




Figure 39

The Street of the Jews in Rouen as depicted by J. le Lieur in his Livre des Fontaines de Rouen (MS Bibl. municipale de Rouen). Inset: the Romanesque tower (enlarged).

of a large Rouennaise Jewish population tallies well with the relatively substantial amount of information about the Jewish community preserved in medieval records.

In his manuscript Livre des fontaines de Rouen, <sup>19</sup> a 1525 survey of Rouen's water system, and incidentally of its physical structures, Jacques le Lieur offers a striking portrait of the Street of the Jews. This survey, termed "the most complete representation of a town in 1525 known to exist," <sup>20</sup> shows with great clarity the buildings standing in that street, among others (see Fig. 39). We observe the detail with which the Palace of Justice has been depicted, noting in passing that by 1525 only the western and central

category of people not included in the *pouillé*: the clergy, Jews, etc. Now, this category was most numerous in the first zone. . . . This additional population has been estimated at around 2,000 to 4,000 souls." Moses Nahmanides (thirteenth century) indicates that the Jewish population of northern France was twelve  $ribb\bar{o}' = 120,000$ ; cf. MGWJ 9 (1860): 188.

- 19 Facsimile edition of the work: edn. V. Sanson (Rouen, 1911).
- 20 Th. A. Cook, The Story of Rouen (London, 1928), p. 345.

portions of the Palace had actually been erected. The Street of the Jews is bordered by houses of three or four stories – as are the adjacent streets. The row of old houses at the bottom right is especially interesting: the houses are shown at a different angle from the others, with remarkable detail.

Besides the row of houses facing westward at the very bottom, we observe a group of either eight or nine gabled houses. Moving from west to east (i.e. in Fig. 39 from the bottom upwards), just after the sixth house there is a taller structure, evidently a tower of Romanesque design, supported by a structure of different architectural style from the houses. Sometime between 1525 and 1655, the new rue Massacre was laid at the extremity of this tower-capped structure, running south from the Street of the Jews.<sup>21</sup>

Many of the ancient houses on the north side of the street were destroyed at the close of the fifteenth century and later to make way for the elegant Palace, but those on the south side lasted far longer; indeed, until approximately the middle of the nineteenth century, a structure explicitly identified as the medieval synagogue stood there. It is noteworthy that it was located adjacent to the southeast corner of the rue aux Juifs and the rue Massacre – in other words at approximately the same spot in the street where le Lieur shows the tower. The ruins of the synagogue have now been paved over, but relatively modern descriptions of the building survive, making possible its mental reconstruction. Rondeaux de Sétry, in the description accompanying the second of his eighteenth-century maps of medieval Rouen (1782), informs us that the building was half underground, in the form of a large square stone pavillion having two upper vaulted floors and a 6-m-high interior, and that it was located near the southeast corner of the rue aux Juifs and the rue Massacre. The Abbé de la Quérière states

<sup>21</sup> In le Lieur's plan we have no indication of a street where the present rue Massacre lies. Jacques Gombouste shows a street at that position, however, in his plan of 1655, where he terms it the "Boucherie Massacre." See N. Périaux, Dict. indicateur, 3rd ed. (1879), s.v. "Massacre."

<sup>22</sup> See the original plan at the Bibliothèque Municipale of Rouen, and its printed form in Laverdy, Notices et extraits III, pp. 569-97; and my discussion in "Nature et Destination du Monument hébraïque découvert à Rouen," PAAJR 44 (1981): 111-12, and in JRMA, pp. 14-19. De la Quérière (see next note) states precisely that the synagogue "may still be seen at the entrance of the r. aux Juiss, on the right in coming from the New Market" (located west of the Jewish quarter). See further JRMA, pp. 15-16, note 28.

that the building, at the back of the house at no. 57 rue aux Juifs, consisted of a hall 7.5 m long, 5 m wide and 6 m high. The room, plunging 3 m below the present street level, was solidly constructed of freestone, the lower 2 m being of unhewn stone on all four sides, with the vault over this hall constructed of ashlar. According to de la Quérière, the southern side of the building had two loopholes. An external staircase led to the second floor, which was divided into a number of rooms. The second story was separated from the vault above by a "very low floor," the vault itself being slightly oval. On the walls of the building and its upper vault one could discern the remnants of fresco paintings.<sup>23</sup>

Unlike Rondeaux de Sétry and other historians, de la Quérière asserts that the old Rouennaise tradition of the edifice being a synagogue was "probably false," but preserved plans of the building show its architecture as conforming to that of other Romanesque synagogues, and remove any doubt as to its identification. R. Vernisse's plan is the most important (Fig. 40a).<sup>24</sup> Since de la Quérière's description indicates that the hall was approximately 8 m long, the walls – which according to the plan were equivalent in thickness to one-quarter of the building's internal length – were approximately 2 m thick (see Fig. 40a). Two windows, each one around 1 m wide at the exterior and 1.5 m wide inside, were set in the

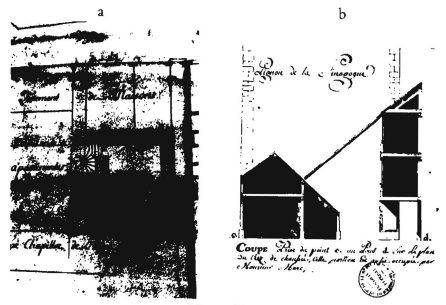


Figure 40

(a) Ground-plan of the synagogue, by R. Vernisse (see description in note 24 of this chapter). (b) North face of the synagogue (anonymous eighteenth-century plan). A.D. Seine-Maritime, série G 7481

western and southern walls respectively.<sup>25</sup> The height of the windows being proportional to that of the hall (6.43 m), they were clearly very large, admitting an ample quantity of light and thus conforming with rabbinical rules regarding synagogue construction.<sup>26</sup>

Furthermore, the plan shows the entrance of the building on the western wall, following the rabbinical principle that a synagogue's main entrance should be located on the opposite wall from that which the congregants faced when praying – that is, on the eastern wall for communities located west of Jerusalem. A student of Judah Sire Leon of Paris confirms that this was the rule in medieval northern France.<sup>27</sup> Still

<sup>23</sup> See E. de la Quérière, Description historique des maisons de Rouen (Paris, 1821), pp. 149-50, quoted in JRMA, pp. 15-16 and Fig. 6b, ibid.

<sup>24</sup> See the "Plan général de la maison de ville et des autres maisons qui luy apartiennes, levé en juillet année 1738 par Re Vernisse menuisier," in the Bibliothèque Municipale (Est. II T Rouen [ex archives municipales 33A8]; classé dans les estampes hors grandeur, chemise rouge: IV.3. Est. T. II and H.G. Rouen. Plans édifices divers). A rather small and inexact copy of this plan is found in A. Cerné, Les anciens Hôtels de Ville de Rouen (Rouen, 1934), Fig. 3. I offer a reduced photograph of the original plan in Les monuments historiques de France 4/77, p. 19. Let us note that Rondeaux de Sétry's and de la Quérière's descriptions do not precisely conform: according to the former, the building was "almost square"; according to the latter, it was the equivalent of 8.03 m north-south by 5.28 m eastwest. Vernisse's plan is a bit closer to Rondeaux's description: from it we get dimensions of 8 by 6.70 m. We must stress that neither Rouen's authentic synagogue nor that of Rouffach (interior dimensions: 11.35 m east-west by 10 m north-south) has a pronounced east-west orientation - sometimes thought to be a characteristic of medieval synagogues - but are more or less square. Cf. my "Nature et destination," pp. 174-75; R. Krautheimer, Mittelalterliche Synagogen (Berlin, 1927), p. 193.

<sup>25</sup> This indicates that de la Quérière's "deux meurtrières du côté du midi" means only two windows on the southern part of the building, not literally two narrow loopholes on the southern wall itself.

<sup>26</sup> See the sources translated and discussed in "Nature et destination," pp. 136, 143.

<sup>27</sup> Cf. "Nature and destination," pp. 135-36. (For Joseph Caro's formulation of this rule as a general principle of all Jewish communities in his authoritative Shulhan 'Arukh, ibid., p. 135.) We find, accordingly that the original main entrance of the

more significant is the fact that Vernisse's plan shows a curved protruding apse on the eastern wall, typical of those housing the scrolls of the Torah (Pentateuch) such as were built into all other known Romanesque synagogues.<sup>28</sup> All these features, as well as the literary descriptions of the building, demonstrate that it was indeed the monumental synagogue of medieval Rouennaise Jewry.

In his account of the building, de la Quérière estimates the main hall's height as 6.43 m. He also speaks of a number of rooms on the floor above it, as well as a ceiling vault with frescos separated from the rooms by a "very low floor." This floor was obviously of late construction, since it prevented the fresco painting of the vault from being seen from below. Similarly, the rooms above the main hall, supported by only a rough ashlar vault, would have interfered with a view of the frescoed ceiling from the main prayer hall, and thus is also evidently a postmedieval construction, dating to the time when the synagogue was converted into apartments.29 Apparently, the external staircase de la Quérière describes, shown also in Vernisse's plan, originally led to a gallery running around the inner wall at a height of approximately 6.5 m.30 This would allow a view of the decorated ceiling both from the main hall and from the gallery above, while the bimah, or platform used for the reading of the Torah, occupied the centre of the main hall; from there all the worshippers could see the reader.<sup>31</sup> After the expulsion of 1306, the gallery became useless and was converted into a second storey, with built-in rooms for apartments. The building was being

- medieval synagogue of Rouffach (Alsace) also was on the western wall; cf. the plan in Krautheimer *Mittelalterliche Synagogen*, p. 193. Nevertheless, the custom was apparently not followed east of the Rhine where the medieval synagogues do not invariably exhibit this feature.
- 28 See the plans of the synagogues of Speier, Worms, Rouffach, and Frankfurt am Main in Krautheimer, *Mittelalterliche Synagogen*, figs. 38, 41, 67, and 87; and "Nature et destination" p. 174.
- 29 The apartments in the building "known as the synagogue" are referred to in several eighteenth-century texts preserved in A.D. Seine-Maritime, Série G. 7481. See Ch. Gosselin, "La Synagogue de la rue Massacre à Rouen," *Etudes Normandes*, 1983, no. 4:63-70.
- 30 For this type of synagogue cf. the reconstruction of Irbid in Krautheimer, Mittelalterliche Synagogen, Fig. 1 (p. 51).
- 31 See "Nature et destination" p. 146.

used this way in the eighteenth century, by which time a well had been dug at the apse – the most logical place for a circular excavation.<sup>32</sup>

We do not know the original height of the synagogue. But as the vertical dimension of 6.43 metres was only that of the main hall, not the area above reached by the external staircase, we can surmise that it was originally at least 13 m high, excluding the attached Romanesque tower. An eighteenth-century plan of the synagogue's facade (pignon; see Fig. 40b) depicts it as very tall and rising considerably above the adjacent houses. To judge by the number of storeys, the tallest of these houses was at least 8 m high. The synagogue rises at least 2 m higher, but the drawing, made by a draftsman primarily to show features of the buildings in the foreground for architectural purposes, does not depict its top portion, cut off by the drawing's upper horizontal framing line. The height of this monumental building should not surprise us: according to medieval Jewish law, the communal synagogue was required to be the tallest building of the Vicus Judaeorum. This accounts for the Romanesque tower of le Lieur's depiction, located precisely where the other plans and descriptions place the synagogue. The same tower, it may be noted, appears in a fifteenth-century depiction of the English siege of Rouen of 1418 (see Fig. 49, p. 168). In every detail, the building was a model of synagogal architecture as the medieval Jews of France and Normandy practised it; only the fact that Rouen was never thought to be a centre of medieval Hebraic culture explains why this remarkable structure has remained unknown to historians of Jewish art and architecture up to our own time. 33

The building was destroyed by the middle of the nineteenth century, but shortly afterward its ground floor was temporarily uncovered, and Charles de Beaurepaire, the preeminent documentary historian of Rouen

<sup>32</sup> Cf. A.D. Seine-Maritime, série G 7481, "ainsi qu'un puits qui est dans la muraille de la dite maison de derrière appelée la synagogue. . . ."

<sup>33</sup> On medieval northwestern European synagogues in general see the documents I translate in "Nature et destination," pp. 134-35. In Sens as well there was a tower-like medieval synagogue that survived until the end of the eighteenth century and attracted travelers from distant cities. The inside of that tower was also decorated with paintings or frescos, but I have been unable to determine whether they actually decorated the ceiling, as in Rouen. See T. Tarbé, Recherches historiques et anecdotales sur la ville de Sens (Sens, 1838), p. 113. For still other medieval French synagogues in the form of towers, see G. Nahon, "L'archéologie juive de la France médiévale," Archéologie médiévale 3-4 (1973-1974): 145-52.

and Normandy, described the ruins as a "subterranean construction of good materials, illuminated on the southern side by a window grilled with iron bars." De Beaurepaire continues: "The appearance of the walls, and moreover, the height of this vault present a somewhat extraordinary sight, and it is a matter of regret . . . that no one has taken the exact dimensions of the building or made a drawing of it for the album of the departmental Commission of Antiquities. . ."<sup>34</sup> As Vernisse's 1738 map shows, the precise site of the building is the courtyard at the rear of 55–57 rue aux Juiss. Soundings have failed, however, to reveal any of the foundation stones.

## The School of the Jews

Not only the main synagogue but also other buildings of Rouen's medieval Jewish community survived into modern times. According to local tradition, the ritual slaughter-house was near the synagogue, in a building eventually housing the premises of the printing firm of the publisher of Corneille's works.<sup>35</sup> In 1976, a cellar with a Hebrew inscription on its southern wall was discovered underneath the western portion of the courtyard of the Palace of Justice (see Fig. 41), but its original purpose remains unclear.<sup>36</sup> According to traditions confirmed by local historians, now-vanished edifices once served as synagogues: for instance, the well-known Notre-Dame-de-la-Ronde and an old chapel in the rue St-Lô, near the rue Boudin.<sup>37</sup>



Figure 41

The Hebrew word gbh (see note 36 of this chapter) inscribed on the southern wall of the cellar discovered beneath the courtyard of the Palace of Justice.

On the other hand, Périaux asserts that one could find indications "of the existence of synagogues in some of the cellars of the rue aux Juiss near the Palace of Justice, and in some located in the rue des Carmes." These, however, were only vestiges of small houses of prayers (in Hebrew: bēt tefillāh, commonly referred to in medieval texts), not the kind of monumental edifice that might have served as the community's official synagogue. Let us note that none of these sites is located on the northern side of the Street of the Jews, where the Palace of Justice was later built.

In late May 1982, a major discovery was made on the south side of the Street of the Jews, at no. 33, opposite the east wing of the Palace of Justice. The discovery was made behind a house designated for renovation and expansion in order to create additional offices for Rouen's High Court of Appeals. While excavating this area to lay new foundations and a first floor, workers uncovered the thick foundations of an earlier large house (Fig. 42a). The ground-floor room of this house was 13.50 m long and 6.90 m wide; its north, west, and east walls were 1.65 m thick and its south wall was 2.20 m thick. A deep, elegantly built ashlar well was embedded in its east wall, and there were remains of a stone stairway, leading from the house's exterior to the ground floor room, 3.50 m to the south. These features and the very deep latrine (also exceptionally well constructed) built into its south wall show that this was a private domicile. The exterior of the house was 10.20 m east-west by 17.10 m, with the extant walls rising more than

<sup>34</sup> See Bulletin de la Commission des Antiquités de la Seine-Inférieure 9 (1891–1893): 197.

<sup>35</sup> See Dubosc, "Les Synagogues de Rouen," p. 177; JRMA, p. 19.

<sup>36</sup> See D. Bertin, "Deux constructions juives du XIIe siècle," Archives Juives XII (1976): 55; Golb, "Nature et destination," pp. 101-02. The inscription is on the southern wall, and consists of a single word: gbh = gābō'ah or gōbāh ("high" or "height"); cf. "Nature et destination," p. 133.

<sup>37</sup> See F. N. Taillepied, Recueil des antiquitez & singularitez de la ville de Rouen (Rouen, 1587), pp. 194-95: "Les Iuis semblablement qui tenoient vne rue situee pres du Palais, furent chassez hors de Rouen & de France. Leur synagogue sut erigee en eglise, qui sut appelee nostre Dame de la Ronde, & y a des Chanoines pour celebre le diuin sacrifice"; Périaux, Dictionnaire, p. 339; A. Lesguillez, Lettres sur la ville de Rouen (Rouen, 1826), pp. 153-54; TYR, pp. 231-32. De Beaurepaire declares doubtful the tradition holding that Notre-Dame-de-la-Ronde was a synagogue, see his Nouveau recueil de notes historiques, pp. 46-47.

<sup>38</sup> Périaux, Dictionnaire, p. 133.

<sup>39</sup> For this distinction, see the Hebrew sources translated in "Nature et destination," pp. 46-47.

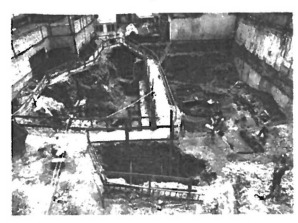




Figure 42 The Bonnevie mansion: (a) the foundation after its excavation; (b) part of the eastern wall, which has been preserved (see note 42 of this chapter).

4 m above their foundations. Discovered on its east wall were the bases of stone double arches that once supported the vault of the ground floor room.

All these architectural qualities point to the house being a private mansion belonging to a wealthy Rouennaise Jew of the Plantagenet period. His identity is revealed in two Latin texts from the Fonds St.-Ouen of Rouen. One of these describes a "tenement Courvoiserie the [street]," whose dimensions may be measured "from the land of Silvestre d'Orgueil until the burial-ground [of thel Notre-Dame-de-la-Ronde [church], and from the street in front [Courvoiserie] until the land of Bonnevie the Jew at the back."40 The other describes the sale of the same tenement in October 1273.41 (On Bonnevie and

40 My description of the house's remains is based on the daily Rouennaise press's reports on the discovery, on personal communications from colleagues, and on my observations during a visit to the site on July 2, 1982. Cf. New York Times, Aug. 1, 1982; International Herald Tribune, Aug. 10, 1982; and particularly the detailed article by E. Conan in Libération, Aug. 13, 1982. On other archæological aspects of the discovery, see the brief report by P. Halbout, Annales de Normandie 33 (1983): 323-26. See further IRMA, pp. 20-21.

41 See Fonds St-Ouen, 14 H 20 fo. 103 verso: July 1236; and 14 H 20 fo. 110 verso.

his family see below, pp. 369–71.)

The rue Courvoiserie mentioned in the two texts corresponds to today's rue du Gros-Horloge. The church of Notre Dame de la Ronde was located on the north side of the street, around 30 m. west of the rue du Bec (see Map 14, p. 167). The texts refer to a piece of property between that belonging to Sylvestre d'Orgueil and the Notre-Dame-de-la-Ronde cemetery. The rue Courvoiserie was south of this piece of land, and Bonnevie the Jew's land bordered it to the north. Now the church's east side lies to the south of the building discovered in 1982, indicating conclusively that it was Bonnevie's mansion.<sup>42</sup>

Charles de Beaurepaire, after describing the ruins of the synagogue at 55 rue aux Juifs, explains that "a little further on, always on the same street and as one heads towards rue de Bec, there was a building that once served as a school of the Jews, according to a fifteenth-century report that I recall having seen but have not been able to relocate."43 This document - it is still lost – thus placed a "school of the Jews" on the Street of the Jews east of the synagogue. It was probably a deed of sale for the building which doubtless continued to be described by its original name, as was the "mount, close and cemetery of the Jews" and the synagogue.

- I cite these Latin texts in JRMA, pp. 278-79; cf. also below, Chap. 9, note 74. I would like to thank Prof. Alain Sadourny for having furnished me with this information in 1972.
- 42 In spite of great efforts to preserve this important monument, two-thirds of it were demolished at the end of July 1982. See Paris-Normandie, July 17, 1982. The land involved belongs to the Ministry of Justice and not the city of Rouen. Along with the additional offices for the High Court of Appeal, the demolition allowed a parking lot to be built below ground for members of the Court. Nonetheless, the imposing east wall of the house was saved. I analyse this discovery in detail in Etudes Normandes 3 (1986):61-88. The local Rouennaise archaeologists have, regrettably, until today failed to come to grips with the precise textual evidence pinpointing this building as the residence of Bonnevie; see for example the silence on this issue in De la Gaule à la Normandie (catalogue of the exhibition of that name, Rouen 1990), p. 218, item 171. The underpinnings of this notable reticence are discussed in M. Conan's Libération article of Aug. 13, 1982.
- 43 See Bulletin de la Commission des Antiquités de la Seine-Inférieure 9 (1891-1893):199, and my analysis in Archéologia 129 (April, 1979): 14 and "Nature et destination," pp. 105 ff. On the rabbinic schools of medieval France in general, and the terms schola judaeorum and synagoga, see below, Appendix VI.

To be remembered as a "school of the Jews" (école aux Juifs) two centuries after the 1306 expulsion, this building must have had a certain importance and been architecturally distinguished from its neighbours; the synagogue to its west also continued to be identified as such by virtue of its unusual architectural features and monumental design. But as the school, unlike the synagogue, was not mentioned in any document subsequent to the one Beaurepaire saw, it must have been destroyed around the fifteenth century. These facts suggest that the school was not merely one for children—it would hardly have been so architecturally distinguished in that case—but rather an academy of higher Jewish learning; and that, unlike the synagogue, it was located on the north side of the street, being eventually destroyed to make way for the Palace of Justice, erected on that side of the street beginning in 1499.

This was the reasoning that led me to propose, in the spring of 1976, the location of the school in this area (TYR, p. 234). Shortly thereafter, in the summer of that year, a Romanesque building with Hebrew graffiti was discovered beneath the courtyard of the Palace. The features of the building conform to those we would expect of a monumental school.<sup>44</sup> It is rectangular, 9 m wide by 14 m long and constructed from large hewn blocks of hatched Caumont limestone. The foundation, 1.30 m wide, supports an elegant Romanesque structure adorned with buttresses, themselves flanked with addorsed columns, on all but the eastern side. The columns have decorative bases, each different from the others. They are arranged in pairs; between each pair is a square buttress for a total of seven pairs on the south wall, four on the west, and six on the north.<sup>45</sup> The same

- 44 Writers who have attempted to maintain that this edifice was a synagogue curiously fail to mention that the identification of the building as a school, later confirmed by the archaeological discovery, was based on the document seen and described by Beaurepaire. See the detailed description of the debate in JRMA, pp. 21–28, and particularly notes 49–63, ibid. The archæologists at the site pronounced it a synagogue without first considering the written documentation. This error, made in the earliest stage of excavations, resulted from a lack of awareness, normal then in France, of the medieval French rabbinic schools and Jewish intellectual life in Normandy in the twelfth and thirteenth centuries. We now know (see note 24 above) that the building's pronounced east-west orientation the only serious reason offered in favour of the synagogue-theory was not a characteristic of medieval French synagogues, which were more or less square.
- 45 The presence of another building (discovered in the spring of 1977) extremely close to the east wall explains the lack of buttresses or other decorations on that wall; see

stylistic differences between the column's bases occur in the church of Barfreston (Kent) and the abbeys of St-Martin de Boscherville and Foullebec (Normandy), as well as in, for example, the Collegiata di S. Orso at Aosta. At the base of one of the south wall's columns is an inverted double lion with paws extended as though holding up the collumn: its head forms the corner, from which two bodies lead off at right angles. This is also a Romanesque characteristic; we find, for example, the same type of double lion at the base of a column in the old abbey of St-Benoît-sur-Loire. A dragon hugs the base of another column on the south wall.<sup>46</sup>

The monument's principal entrance, surmounted by a decorated semicircular arch, is in the south wall. The north wall has four windows, loop-hole-style, with the remains of iron bars (as was the case with the synagogue's windows). A spiral staircase, lodged in a semicircular turret and accessible through a narrow arched doorway, is built into the northwestern corner. The east wall is entirely blank and even, both outside and within, except for several small holes bored into the interior at a height of 50 cm.

The interior of the building offers a much sparser sight than the exterior walls. The inside walls are undecorated, light having entered from the splayed windows on the north wall. The room had a stone floor and formed a rectangle pierced by the south wall's entrance, the north wall's four windows, and the opening in the northwest corner for the spiral staircase. The latter led to the building's now destroyed upper floors. More than a dozen Hebrew graffiti are scratched into the north and south walls, among these the names Yehosafyah Kohen, Joshua, Amram, Jacob, Raphael, and Isaac. Several include the phrase from I Kings 9.8: "May this house [always] be lofty." There is one decorative graffito on the northern wall: "May the Torah of the Lord . . . be everlasting." 47

<sup>&</sup>quot;Nature et destination," p. 109. For my report to the Ministry of Culture preceding the decision to remove the monumental staircase of the Palace of Justice in order to excavate the east wall, see *Etudes Normandes*, 3 (1986): 61.

<sup>46</sup> See also M. Bayle's observations in B. Blumenkranz (ed.), Art et archéologie des Juiss en France médiévale (Toulouse, 1980), pp. 251 ff.; and the photographic repertoire in JRMA, Figs. 11-21.

<sup>47</sup> See my edition and translation of the graffiti in "Nature et destination," pp. 125-33. The proposal of B. Blumenkranz that one or more of these inscriptions reports a calamity affecting the building in 1287 and 1288 is based on a series of singular misunderstandings. See my analysis ibid., pp. 166-69.

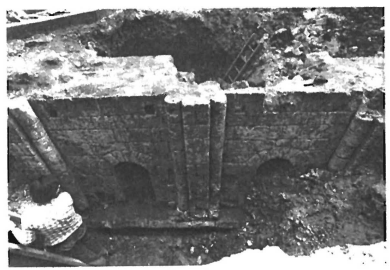


Figure 43

Northern exterior wall of the School of the Jews shortly after its discovery.

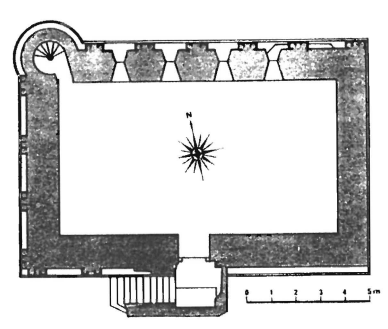


Figure 44
Plan of the School of the Jews.

Nothing is left of the upper floors except the remnants of a stone bench, built into the second-storey wall, which evidently once ran entirely around the hall that occupied that level of the building. (See note 54 below.) Nevertheless, we can get an idea of the entire building's style, along with its æsthetic significance for the medieval Street of the Jews, by comparing it with the abbatial church of St-Georges in St-Martin-de-Boscherville, near Rouen.

The church was built only a few years later than the Jewish monument, in virtually identical style, and probably by the same group of architects and builders responsible for the School of the Jews (see Fig. 46). The most interesting aspects of the church's architectural decoration begin to appear just where the walls and columns of the Jewish been monument have destroyed. The columns of the church are crowned with



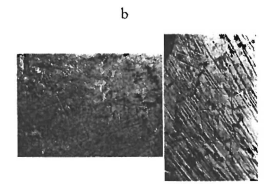


Figure 45
Aspects of interior of the school: (a) eastern wall;
(b) graffito on northern wall: "May the Torah of the Lord [...] be everlasting."

ornamental capitals having various motifs and supporting joined semicircular arches. Large windows open above them, framed by columns and double arches which continue the vertical lines of the ground-floor columns. Such windows would have been necessary in a communal





Figure 46

Apse of the abbatial church of St.-Georges in St-Martin-de-Boscherville:

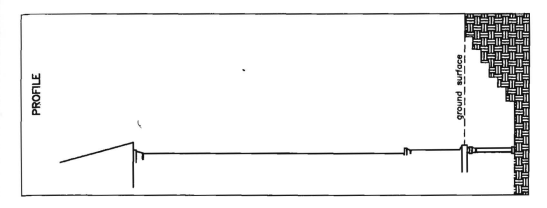
(a) ground-floor exterior facade (detail); (b) the same ground floor facade surmounted by two levels of monumental windows and attendant decorative features.

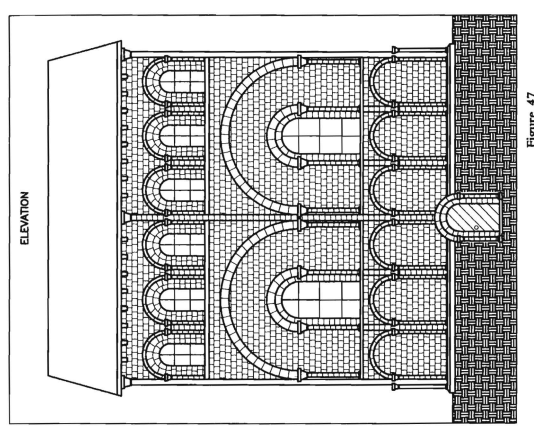
building used by many people. We are thus led to infer that the school was similarly constructed, with two large windows on the second floor facing south, two facing north, and one west, which also continued the lines of the extant columns below. (See Fig. 47.)

The view of the building during its excavation showed clearly that it had been razed to ground level to make way for the Palace of Justice courtyard. The preserved room was not, at its origin, entirely underground. Rather, the medieval street level was about 2 m lower than it is today, the result of continuous piling up of debris and successive repaving.

We can determine the function of the single surviving room by considering the site and purpose of the entire building. As we have seen, the wording of Beaurepaire's lost manuscript indicates that a Jewish academy of learning was located on the north side of the street until being razed when the Palace was built. The site of the discovery is just where one would expect to find this academy, and, moreover, the building is monumental and imposing, conforming to the old Jewish tradition that a school of learning is yet more sacred than a synagogue. (See further Appendix VI.)

Medieval texts do occasionally mention other communal Jewish building such as meeting halls, rooms for marriage celebrations and (in





Theoretical reconstruction of the School of the Iews.

England particularly) offices for registering debts contracted between gentiles and Jews. Indeed, though certain structural features of the site conform to the notion of a medieval school, they do not in themselves point inexorably in that direction. The evidence only becomes compelling when these features are linked to Beaurepaire's crucial description of the lost fifteenth-century document and then contrasted with the extant descriptions of the authentic synagogue on the other side of the street; and, furthermore, when it is realised that archæological probes taken throughout the courtyard and elsewhere in the Jewish quarter have revealed no other building that could constitute the school of Beaurepaire's document.

All these factors, when analysed in the context of medieval sources describing the importance of rabbinic schools and the culture of Rouennaise and Normannic Jewry, made this identification quite obvious by 1977. However, in 1984 Lucien Delsalle, a Rouennaise researcher, came upon another important reference to the Rouennaise School of the Jews, found in the proceedings of a 1363 trial published in 1924.48 This trial took place only half a century after the 1306 expulsion of the Jews and the acquisition of their quarter by the city. It concerned the arrears in an annuity owed the city because of "certain hereditary holdings belonging to the aforesaid city, containing several storeys, situated in the parish of St-Lô of Rouen, on one side and in one direction [extending] to the pavement, and on the other side and in the other direction to the School of the Jews" ("certains héritages appartenant à la dite ville, contenant plusieurs estages, assis en la paroisse saint-Lô de Rouan d'un costé et d'un bout au pavement d'autre costé et d'autre bout l'escole as Juys" [accents added for clarity]). Hence these holdings - perhaps more than one building - had several floors, as had the buildings in le Lieur's plan of 1525. These holdings were located in the St-Lô parish - that part of the former Jewish quarter containing precisely the land now occupied by the Palace of Justice and its courtyard.<sup>49</sup> The School of the Jews was located adjacent to these holdings. The text affirms that the pavement bordered on one side of the holdings: what is clearly meant is the northwest corner of the rue aux Juiss and the rue

more affiliation of mentions and affiliation of the control of the

Figure 48

The words "en la paroisse saint Lo de Rouan, d'un coste et d'un bout au pavement d'autre coste et d'autre bout l'escole as Juys."

Bibliothèque Municipale, Rouen: Archives Communales,

R.A. 64 (1); detail.

Boudin (see Map 14, p. 167). The holdings were located on the land where the eastern part of the Palace is now located; the school was immediately to its west – just where the Jewish monument was discovered in 1976.

The medieval sources offer little support for the notion that the expression scola (école – school) as used in Normandy and Capetian France could signify a synagogue.<sup>50</sup> In Rouen, to be sure, the term of choice for the latter institution was, as we have seen above, demonstrably "sinagogue." Both the text M. Delsalle has brought forward and that described by Beaurepaire clearly indicate a school of higher Jewish learning, that is, a Talmudic school or, in Hebrew parlance, yeshibah – one which was located east of the synagogue (Beaurepaire's text) and at the site of the Palace of Justice on the northern side of the street (Delsalle's text). The convergence of details demonstrates yet more conclusively that the building in question could only be the monumental edifice discovered in 1976.

The room that remains was evidently the library or book room of the school. This explains the absence of windows on three sides: the school's manuscripts (of which there must have been at least several hundred judging from the titles of books cited by Hebrew scholars from Normandy and other regions of medieval France) were stored along the windowless walls. In the earlier Middle Ages, the usual method of storing manuscripts in smaller monasteries – such as those of the Cistercian order – was to put them not on open shelves but rather in so-called "book presses" (armaria). These wooden chests with closing doors, sometimes detached and placed against the wall and sometimes built into the wall itself, could each accommodate several dozen manuscripts. The chests were up to two or

<sup>48</sup> See Lucien Valin, Le Roule des Plés de Héritage de la mairie de Jehan Mustel (Rouen, 1924), pp. 99-101; L. Delsalle, "L'école aux juis de Rouen - une nouvelle pièce au dossier," Etudes Normandes 34, 1 (1985): 80-83.

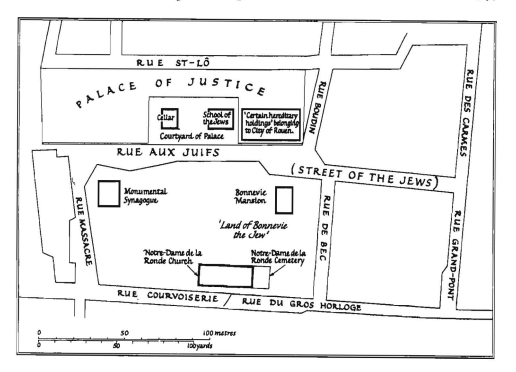
<sup>49</sup> For the delineation of this parish, see the source quoted in this chapter, note 6 above.

<sup>50</sup> See the analysis of sources in my "Nature et destination," pp. 155-61; and below, Appendix VI.

three metres high and rested on strong, thick stands to protect the books from water on the floor.<sup>51</sup> Such book-presses were kept together in monastic bookrooms that were not yet libraries where one could sit with the books for long periods, but simply rooms for storage. As a rule these rooms were windowless. We find examples in the plans of Cistercian institutions such as the abbey of Fossa Nuova in Italy, and Furness Abbey and Wenlock Priory in England,<sup>52</sup> where they were located on the ground floors of these institutions.<sup>53</sup>

One may picture quite readily how the surviving room was used. Manuscripts were stored along at least one of the three windowless walls, with enough light entering from the north to enable one to search for individual codices as needed. The most valuable ones were attached to the wall with chains, in the manner described above; they could be consulted with the aid of light provided by chandeliers, remains of which have been discovered on the floor of the room. Scholars could take other manuscripts they needed to the upper rooms via the spiral staircase in the turret.

- 51 See J. W. Clark's description of these chests in *The Care of Books* (Cambridge, 1902), pp. 39 ff., 70 ff., 239-42 ff. Chest of Bayeux cathedral: *ibid.*, Fig. 27; of the Obazine cathedral: *ibid.*, Fig. 28.
- 52 Clark, Care of Books, Figs. 21, 23, 24; see Archéologia 129 (avril, 1979): 20–21. B. Blumenkranz (Art et archéologie, pp. 297–98) attempted to refute this explanation by turning to the very different model of the great library of the monastery of St-Gall, Switzerland, which has large windows and is lined with shelves. The plan of an elaborate Swiss monastery, however, cannot be said to be relevant to the documentary identification, which is fully supported by the similarity of the school's ground floor to the contemporary Cistercian bookrooms discussed above. See Clark, ibid., p. 82. As to the large size of the room in Rouen, this was required by the dimensions of the upper room, and nothing else: Blumenkranz's suggestion (op. cit., pp. 298–99), that following the destruction of Hebrew books in the First Crusade no bookroom was needed in a rabbinic school, is most unfortunate. It is well known that the Jews soon recouped their losses and came to possess and to write hundreds of Hebrew and Aramaic works during the twelfth century.
- 53 See the plans of the above-mentioned abbeys and Clark's description, *ibid.*, pp. 74–82. It seems that manuscript collections were regularly stored in a room on the lowest level. Hence one descended to the library in Manosque, for example (cf. J. Shatzmiller in *Provence historique* 24 [1974], p. 490). In 1475, a certain R. Valturio ceded his library to the St-Francis church of Rimini, on the condition that it be transferred from the ground floor to one above. See J. W. Thompson, *The Medieval Library* (Chicago, 1939), p. 559.



Map 14
Emplacement of discovered buildings of the Jews in relation to other properties in the mediaeval Jewish quarter of Rouen.

Given the ground-floor dimensions of the building, its massive foundation, and the strong vertical lines of the addorsed columns, it may be estimated that it had at least two additional storeys. The main study room was probably on the second floor, judging particularly from the remains of the wall's encircling bench.<sup>54</sup> The floor above it would have had rooms for scholars working alone or with small groups of students. We can most sensibly explain the spontaneous graffiti on the walls as the furtive work of such students gathered there not only from Rouen and its suburbs but, as we shall see in ensuing chapters, from many towns of Normandy, trying to express their love of learning or pride in their elegant school, or hoping perhaps to leave a token of their own role in it for posterity.

<sup>54</sup> See my description of these remains in "Nature et destination," pp. 117–18. They form an abutment of 0.23 m. By "second floor" or "second storey" here and above, I mean, following American usage, the one above the ground-level floor.



Figure 49

The siege of Rouen, 1418, from the Pageant of Richard Beauchamp, Earl of Warwick, by John Rous, c. 1450, with the Romanesque tower of the synagogue depicted at top (arrow).

We thus see that there was in Rouen a Jewish vicus or terra, that is, a recognised and licit quarter with a main street running through it; a surrounding wall that (apparently) defined the quarter's original boundaries; a clos or place aux juifs inside the quarter; a monumental synagogue across the street from an imposing house of study; smaller places of worship around the quarter; a ritual slaughterhouse; an extraordinary mansion owned by the Jew Bonnevie; a large piece of specified land outside the walls constituting the "mount of the Jews," where they had their cemetery - all this among houses, lands and gardens belonging to Jews both inside and outside the quarter, finally seized by the city after their expulsion in 1306. In fact, we do not have such a combination of archaeological and documentary evidence for any other medieval Jewish quarter of northwestern Europe. This evidence is of sufficient weight to warrant our conclusion that Rouen's ancient Jewish quarter and Mount of the Jews may, particularly since the discoveries of the past few decades, serve as a paradigm illustrative of areas of Jewish habitation in other important cities established in Gallo-Roman times, including Reims, Paris, Cologne and, to no less an extent, the ancient capital of the First Lyonnais itself.

N. Golb, *The Jews of Medieval Normandy–A Social and Intellectual History* (Cambridge University Press, 1998), pp. 563-576.

houses, courts, cemetery,<sup>2</sup> gardens, goods and real estate, before the aforementioned<sup>3</sup> and upon those living and who shall live there; just as they have exercised [justice] and exercise it in other places in the city of Rouen and its aforementioned outskirts upon the persons living in the aforesaid places; save that [we] retain for ourselves and our successors in perpetuity [the right] – in respect to the aforementioned lands, houses, courts, cemetery gardens, goods and real estate, which were sold and forfeited to the aforementioned mayor, jurés and commune by the present deed – to have and to exercise our [own] justice over the persons living and who shall in the future live in the aforesaid places, just as we have had and exercised [that justice] with respect to other places, things and possessions of the aforementioned community, located within the [perimeter of the] aforementioned outskirts, except for our having our rights regarding other things and, regarding all things, others. In order that this be ascertained and firmly established, we have affixed our seal to the present document. Given at Poissy in the month of February, AD 1306. <sup>4</sup>

## APPENDIX VI

## THE SCHOOLS OF THE JEWS OF ROYAL FRANCE, NORMANDY, AND ENGLAND

he School of the Jews of Rouen, discovered in 1976 beneath the courtvard of the Palace of Justice, has been discussed or referred to in many of the above pages, first with respect to the written documentation and archaeological evidence supporting its identification, and thereafter in the context of the intellectual, literary and academic culture of the Jews of medieval Normandy. The great weight of evidence pointing to the nature of this building clashes, however, in a fundamental way with the dominant French medievalist tradition of this past century, which has on the scantest of evidence conceived of the Latin designation scola judaeorum as nothing more than another term for a synagogue. This has, in turn, enouraged the notion, so prevalent in Continental circles even today, that the intellectual life of the Jews of medieval France, harbored according to this conception either in private circumstances or in mere rooms of synagogues, was not worthy of scholarly consideration within the context of the culture of medieval France. In accordance with this profoundly felt sentiment, Continental scholars continue to exclude the history of medieval Jewish learning in France from their treatments of intellectuals and intellectual life in that and neighbouring lands during the Middle Ages. Until today, to be sure, no voice has been heard in France calling for a reexamination of the salient notion and the need for a reconsideration of the many passages in French historiography that, by characteristic mistranslation of the fundamental Latin expression, persist in minimizing the contribution of the Jews to the culture of medieval France and Normandy. This remains the case despite discovery of the fact that the Rouennaise documentation and archaeological evidence together prove - and do so in consonance with the preponderance of Latin texts referring to the scolae of the Jews of France, Normandy and England - that the schools of higher Jewish learning located in these lands constituted a separate authority among the Jews from that of the synagogues, were as a rule located in entirely different buildings than the latter, and were significant in both number and influence throughout the documented period of their existence. A careful examination of the relevant sources, in addition to those pertaining to Rouen itself (see Chap. 4 above), will, it

<sup>2</sup> The French vidimus here has the scribal error "cymetières" in place of the singular form which occurs consistently in the Latin original.

<sup>3</sup> Viz., the exercise of justice pertaining to these properties will reside in the hands of the purchasers.

<sup>4</sup> February 1306 old style = February 1307 new style.

surely may be hoped, make clear that the current position in France relative to this subject – now serving, inter alia, as the underlying cause for cancellation of plans to enhance both access to and appreciation of the unique Rouennaise monument – is unwarranted by the actual preponderance of evidence.<sup>1</sup>

Latin sources mention no scolae (or scholae) of the Jews in France, Normandy, or England during Angevin times. However, the terminology relative to those schools employed in thirteenth- and early fourteenth-century ecclesiastical, royal and administrative texts, modeled upon that of older documents, may be used in combination with Hebrew sources to assess the nature of those scolae. There are, to be sure, a few cases in which the term does appear to designate a synagogue. For example, in 1303 in Perpignan mention is made of a "scole sive sinagoga judeorum Perpiniani," while, with respect to Avignon, Du Cange refers to a charter mentioning an "Escole etiamnum Synagogam vocant Judei Avenionenses." In 1385, a charter of Louis of Sicily makes mention of a "Scolam in qua celebrant (scil. judei) eorum officia" at Arles. A Jewish institution in St-Maximin was described as a "scholam sive oratorium more judaeorum." In these and possibly one or two other cases in France, a single building seems to be described in which were found both

- In his "Catalogue des documents du Trésor des Chartes relatifs aux Juifs sous le règne de Philippe le Bel," REJ 2 (1881): 15–72. Simeon Luce carefully distinguishes between the scholae of the Jews and synagogae, consistently translating the former as schools. However, Robert Fawtier, Registres du Trésor des Chartes I (Paris 1958), translates both terms as "synagogue," even in describing the identical texts used by Luce, without explaining the philological basis for adoption of this procedure; see ibid., charters 163, 381, 439, 442, 605, 719, 930, 940, 1014, 1015, 1047, 1458, 1861, 1910, 1947. At no. 1861 (p. 374), Fawtier asserts that "école des juifs" was "l'expression habituelle" for a synagogue, but there are numerous cases on record where the term synagoga is utilized in Latin texts, and sinagogue or synagogue in old French texts; see, e.g., B. Blumenkranz (ed.), Art et Archéologie des Juifs en France médiévale (Toulouse, 1980), "Inventaire Archéologique," pp. 308, 310, 312, 313, 315, 317, 318, 319, 322, 323, 324, 326, 329, 332, 335, 336, 338, 340, 341, 342, 343, 344, 346, 350, 352, 354, 358, 361, 363, 368, 369, 370, 372, 375, 377, 378, 379, 380, 382, 384, 386, 387.
- 2 See B. Alart, Inventaire Sommaire des Archives départementales antérieures à 1790, I: Archives civiles (Paris 1868), p. 149; B. Blumenkranz, "Inventaire," p. 365.
- 3 Glossarium ad scriptores mediae et infimae latinitatis VII (Niort, 1886), p. 350.
- 4 Du Cange, Glossarium, ibid; see my "Nature et Destination," p. 159.
- 5 See M.L. Rostan, Monographie du Couvent de Saint-Maximin, (Draguignan, 1873), p. 36; C. Arnaud, Essai sur la condition des Juiss en Provence au moyen âge (Forcalquier, 1879), pp. 55-56; B. Blumenkranz, "Inventaire," p. 376.
- 6 These are Château-Thierry and Saint-Rémy; see B. Blumenkranz, "Inventaire," pp. 328, 376.

a school and a synagogue, perhaps attached to each other in the manner proposed by the glossator of the Second Recension of the "Rules" (above, p. 179, note 11). The expression may in these instances also designate a Talmudic school in which was located, in consonance with Jewish tradition, a synagogue of its own, as distinct from the communal synagogue of the locality in question; while the institution in St-Maximin may have been a school in which sessions of the Jewish court were held and the oath then administered. The terminology of the great majority of texts bearing on this subject, however, leaves no doubt that the term scola judaeorum normally meant a rabbinical school per se as distinct from a synagogue; for which the term sinagoga or synagoga was characteristically employed.

Thus one finds in a decree attributed to the Council of Paris of 1213 opprobrious reference to the fact that the Jews had recently erected synagogues (synagogas) once again, as well as "new schools for their sons" (novas scholas filionum suonum). It is in these schools, states the decree, that the students are taught "doctrines contrary to the true fundamentals of learning." Similarly, in an order

- 7 See, for example, Joseph Caro, Shulḥan 'arūkh, Oraḥ Ḥayyīm, par. 90b; "A permanent school is more sacred than a synagogue, and it is thus a greater merit to pray there." The rule that a school is of greater sanctity than a synagogue is fundamental in Judaism; first expressed in Tannaitic sources, it is formulated by Moses Maimonides in the following way: "To make a synagogue into a school is allowed, but to make a school into a synagogue is prohibited, for the sanctity of a school is greater than that of a synagogue" (Mishneh tōrāh, Hilkhoth tefillah XI, par. 14). In the later Middle Ages there was a careful terminological distinction made in Hebrew sources between the synagogue located within the school and the communal synagogue, see M. Breuer, Hayshibāh hā'ashkenazīt beshalhē yemē habēnayim (The Ashkenazīc Yeshibah at the Close of the Middle Ages: Hebrew University doctoral dissertation, 1967, pp. 19–20 and sources there cited.
- 8 The wording of the Saint-Maximin text is reminiscent of that in a document of James III dated 1331 permitting the Jews of Majorca to construct a building "quam non sinagogam, sed scolam aut domum ad orandum permittimus nuncupari." See D. S. Blondheim, Les parlers judeo-romans et la vetus latina (Paris, 1925), pp. 108-09.
- 9 See the full text as given by S. Grayzel, The Church and the Jews in the XIIIth Century (Philadelphia, 1933), p. 306: Cum foeneratores et maligni ecclesie persecutores ubique errigant synagogas malignantium, contradictionibus suis contra Deum et ecclesiam propositis, ipsi de novo erexerunt novas scholas filiorum suorum et doctrinas illorum contra vera rudimenta scholarum, facientes eos informari ad scribenda debita patrum suorum per usuram adquisita; ideoque statuimus, ut a modo non liceat illis hec artificia scribendi, sed veram doctrinam addiscere cum nulli liceat locupletari jactura alterius.

This particular statute of the decrees occurs only in a variant edition of the text and may have been issued not by the Paris council in question but by one meeting

of Philip the seneschal of Carcassonne dated 1291 (Bibliothèque de l'Ecole des Chartes 40 [1879]: 450-51), reference is made to an action of "our lews of the said seneschalsy in their synagogues and schools" (Iudaeos nostros dictae senescalliae in sinagogis et scolis suis). 10 Likewise in England, an order of Henry III dated 1253 (Rigg, Select Pleas of the Jews, p. xlvii) refers in one and the same paragraph both to schools of the lews (scole Judeorum) and synagogues (universi Judei in synagogis suis). 11 In Latin texts written prior to or shortly after the expulsion of the lews from England (1291) and France (1306), reference is often made both to the scholae of the lews and to synagogae, but in none of these texts, with the few exceptions listed above, are the terms arbitrarily interchanged. Thus one finds that the Chapel of St Marie of Colchester in London had once been the synagogue of the Jews of that city (qui fuit sinagoga Judaeorum Londonie),12 whereas another building, but located in the same parish of St Marie's, had served as the "great school of the lews" (magnam Scolam Judaeorum):13 while in Norwich two buildings. each occupying separate positions near one another were known respectively as the "Iews' school" and the "Iews' synagogue." <sup>14</sup> In Paris the communal synagogue

at Reims; see Grayzel, Church, note 1, and sources there cited. B. Blumenkranz nowhere mentions this valuable passage in his Art et Archéologie des Juiss en France médiévale, one of whose main purposes is to show that the term schola judaeorum means nothing more or less than a synagogue. On other omissions see below, notes 16, 20, 22, 24, 26, and 28.

10 The cited phrase was later mistranslated "leur synagogues ou leurs écoles" (see Martin-Chabot [ed.], Archives de la Cour des Comptes . . . de Montpellier [Toulouse, 1980], p. 321), and it is this mistranslation which appears in Blumenkranz, "Inventaire Archéologique," p. 321, without reference to the original text edition.

11 Rigg himself, despite the evidence of this passage, also mistranslated the term scola as synagogue, again without reference to the above citations. See further my "Nature et destination," p. 160.

12 See Close Rolls of 1249, p. 202; and compare Close Rolls of 1242, p. 142. Cf. my "Nature et destination," p. 157.

13 See MS British Library Add. 4542 fo. 20; and "Nature et destination," p. 158.

14 See Francis Blomefield, An Essay towards a Topographical History of the County of Norfolk IV (London, 1806), p. 225: "The house now the Star, formerly belonged to Elias the Jew, and abutted east on the garden belonging to the Jews school, and north on the entry to the Jews synagogue. . ." V. D. Lipman, in his The Jews of Medieval Norwich (London, 1967), speaks of both a synagogue and a "former synagogue, with hortus" in Norwich (p. 123). He thereafter quotes Blomefield as stating that "the synagogue had a burial place by it and the school (i.e., the schola or synagogue) was at the south end of it." The words in parentheses are not found, however, in the statement of Blomefield, who clearly meant to distinguish between the Norwich communal synagogue and the school of the Jews that stood nearby at right angles to it.

(sinagogam Judeorum Parisiensem) before 1183 was located in the Ile de la Cité between the rue de la Juiverie and rue de la Licorne; it was consfiscated by Philip Augustus and given in that year to Maurice de Sully, bishop of Paris, and another was subsequently built in rue de la Franc-Mourier. <sup>15</sup> The schools, however (scolae Judaeorum, perhaps meaning the lower and higher schools), were located elsewhere, first near the Petit-Pont <sup>16</sup> and later in the rue de la Tacherie. <sup>17</sup> In Montélimar there was a school of the Jews near the Porte St-Martin, while the synagogue was located in the rue Puits-Neuf (formerly rue de la Juiverie). <sup>18</sup> In Le Mans mention is made of a building known as the synagogue (ceded by Queen Bérengère in 1216 to the Church of St-Pierre-de-la-Cour), <sup>19</sup> while another

The garden of the school (hortus scholae Judeorum), abutting both on the school and synagogue, could not possibly have been a cemetery, as installing a graveyard within the city, right next to both the school and synagogue, would have been a ponderous violation of the Jewish laws of ritual purity (cf. above, p. 542, note 156). It is regrettable that Dr. Lipman did not pursue the hint contained in the Norwich document to its logical conclusion, which is particularly self-evident in the light of the distinctive Hebraic culture of medieval Norwich Jewry. Lipman's proposal that, at Norwich, the schola was a "former synagogue" while the synagoga was the one in actual use by the community hardly constitutes a satisfactory explanation for the use of the different terms. See the full text in W. Hudson and J. C. Tingey, The Records of the City of Norwich II (Norwich, 1910), p. 15.

15 See M. Guérard, Cartulaire de l'Eglise Notre Dame de Paris, I (Paris, 1860), pp. 38-39; N. Golb, "Nature et destination," pp. 38 f.; R. Fawtier, Registres du Trésor des Chartes, I (Paris, 1968), p. 169.

16 See P. Glorieux (ed.), Cartulaire de la Sorbonne (Paris, 1968), no. 382. B. Blumenkranz, op. cit., p. 336 places this citation, as all other references to scholae judaeorum appearing in his "Inventaire Archéologique," (pp. 308-87) under the rubric "synagogue," without however indicating to the reader that there was an important rabbinical school at Paris in at least the twelfth and thirteenth centuries and, once again, during the fourteenth, some years after the return of the Jews to France (see Gross, Gallia Judaica, pp. 496-534). The omission from this "Inventaire" of all Hebrew sources referring to either schools, synagogues or cemeteries of the Jews of medieval France except for a single graveyard (Dampierre de l'Aube, p. 331) is noteworthy, and may serve to caution students regarding indiscriminate use of that work for study of the present subject.

17 See Luce, REJ 2 (1881): 47, citing Trésor des Chartes, MS Reg. JJ fo. 28, no. 47.

18 See Baron de Coston, *Histoire de Montélimar* (Montélimar, 1878) I, p. 516 and II, p. 579.

19 See S. G. Menjot d'Elbenne and L. J. Denis (eds.), Cartulaire du Chapitre royal de Saint-Pierre-de-la-Cour du Mans (Le Mans, 1907), p. 50 note 2.

building, sold in 1339, is called the *Studium seu Scola Judeorum*.<sup>20</sup> There are references to *scholae* or *écoles* of the Jews, as distinct from synagogues in the same localities, also in Arles, Avignon, Loches, Orange, Provins, Toulouse,<sup>21</sup> Reims,<sup>22</sup> and to be sure (as documented in the above chapters), Rouen; and to still other *scholae* or *écoles* of the Jews in Besançon and Bracon,<sup>23</sup> Melun,<sup>24</sup> Orléans, Narbonne, Dun-le-Roi, Lizy-en-Mulcien,<sup>25</sup> and Marseille.<sup>26</sup> All of these are

- 20 See *ibid.*, pp. 327-28, note 230. This is evidently the only occurrence of the term *studium* as a synonym for the more common *schola*, which shows that it was the latter term, not the former, that was normally used to designate schools of the Jews.
- 21 For these six localities see B. Blumenkranz, "Inventaire Archéologique," pp. 310, 312, 342, 361-62, 369, and 381-82, and studies there cited (the author has used only Latin and French texts, none in Hebrew).
- 22 See the manuscript cited by Pierre Varin, Documents inédits sur l'histoire de France: Archives administratives de la Ville de Reims (Paris, 1839) I, 2: 906: "(Les Juiss de Reims) y avoient une synagogue et des écoles où ils enseignoient publiquement le Talmud. Les Juiss champenois en faisoient une étude particulière. . . . Ces Juiss de Reims sont les auteurs d'une bonne partie de ce qu'on appelle Tosaphot, i.e. addition ou explication du Talmud. . . . (Bibl. Roy. mss. Reims, cart x, fascicule de 37 pieces)." The 18th-century text from which Varin has here quoted is a single leaf of paper now located in the Bibliothèque Nationale, Collection Champagne 36, folio 275. Despite the fact that B. Blumenkranz (op. cit., p. 370, s.v. Reims) refers to Varin's publication and cites it, he refrains from quoting this passage pertaining to the Jewish schools of Reims, but mentions only the synagogue.
- 23 See Blumenkranz, "Inventaire Archéologique," pp. 316 and 319 (again given under the rubric "synagogue").
- 24 Blumenkranz, ibid., p. 349 again under the rubric "synagogue" cites one Latin and one old French text referring specifically to the school at Melun (juxta scolam Judeorum; l'école de Juis) without mentioning, however, that in the Hebrew correspondence between Jacob Tam and R. Meshullam of that city, the school at Melun is specifically mentioned by the use of entirely unambiguous Hebrew terminology (viz., yeshibah and bet midrash). See S. Rosenthal (ed.), Sēfer hayāshār lerabbēnu tam (Berlin, 1898), pp. 90, 93.
- 25 For these four localities see S. Luce, "Catalogue des documents du Trésor des Chartes," REJ 2 (1881): 41-44 (no. XLVI), 50-53 (no. LXI), 55 (no. LXII) and 56-57 (no. LXVIII); see also Blumenkranz, "Inventaire" s.v. these localities.
- 26 See B. Blumenkranz, op. cit., p. 346. This author, however (except, as noted above, in the surprising single case of Dampierre de l'Aube), persists in excluding Hebrew sources from his "Inventaire Archéologique," and thus has failed to cite the eyewitness description of Marseilles circa 1165 given by Benjamin of Tudela, who states that the Jews of that city form two communities, one settled on the seacoast and the other "dwelling above in a tower" (migdāl, perhaps here connoting a fortified place of habitation). He gives the names of the "heads of the academy

known from Latin or Old French documents which have survived only partially and haphazardly, or from brief incidental mention in chronicles whose purpose never had been to catalogue the diffusion of Jewish learning in the west. With reference to the above cities, in the period from the eleventh to the thirteenth centuries Hebrew sources refer to scholars of importance in Rouen, Paris, Melun, Le Mans, Provins, Orléans, Reims, Orange, Avignon, Arles, Narbonne and Marseille, thus supporting the evidence in Latin and old French sources indicating the presence of schools there. <sup>27</sup> In addition, however, the Hebrew sources know of rabbinical schools in still other localities which are never mentioned in non-Hebrew sources, such as three described by Benjamin of Tudela (i.e., those located at Montpellier, Lunel and Posquières), the school at Béziers described in considerable detail by one of its former students, <sup>28</sup> and, in the north, the academy located at Troyes (Gross, Gallia Judaica, pp. 223–43). When rabbinical schools are

(yeshibah) of (the) upper (community)" implying that there was also a yeshibah located below. See M. N. Adler, The Itinerary of Benjamin of Tudela (London, 1907), Hebrew text, p. 5; and my "Nature et destination," pp. 123-24. Blumenkranz, however, mentions nothing of this, but instead places the several references to scholae at Marseilles under the rubric "synagogue."

27 On Jewish scholars in these cities, see particularly Gross, Gallia Judaica, passim.

28 See the edition of the pertinent passage, taken from a manuscript in Barcelona, in A. Neubauer, "Yedaya de Béziers," REJ 20 (1890): 245 ff.; and my "Nature et destination," pp. 119–20, where a partial French translation of the passage is given. Needless to say, none of these texts appears in the "Inventaire" of Blumenkranz, who under Béziers, Lunel, and Montpellier mentions only synagogues in these localities, invariably on the basis of Latin and French texts alone. Posquières does not appear at all in the "Inventaire" evidently since, despite Benjamin of Tudela's description of the Jewry of this city (Itinerary, Hebrew text, p. 4) no Latin or French source mentions a Jewish community or quarter there.

It may be observed in passing that Bergeron's French translation of the Itinerary (Voyages du Célèbre Benjamin, Leiden, 1729, col. 2) at first glance appears to have been based on a Hebrew text which ascribed to Béziers a yeshibah, in consonance with the thirteenth-century description of the same institution there, viz: "Où y voit une Université avec les Disciples des Sages qui le Gouvernement rendent célebre, dont les Chefs sont Selemoh Hhalpetha, et Joseph Fils de Nathanael d'heureuse mémoire." Evidently no extant Hebrew manuscript of the Itinerary, however, has the phrase concerning the yeshibah. Bergeron's translation is based on the Latin one of Arias Montana, which at the crucial point reads "in qua universitas est sapientum discipulis culta" (cf. e.g. Beniamini Tudelensis Itinerarium ex versione Benedicti Ariae Montani, Leipzig 1764, p. 15) but the term universitas here appears to be nothing more than a reflection of the Hebrew qahal, "a group," appearing in the various extant manuscripts and printed texts.

mentioned in Hebrew sources with reference to any of these cities, the terms employed to designate them are invariably *yeshibah* and *bet midrash*, both of which indicate not a synagogue but, explicitly, a school of higher Jewish learning.

How the directors of the communal yeshibot of the principal cities were chosen is unknown; it may be surmised that, just as in Iraq, the ultimate choice was in the hands of the chief Jewish communal figures of the various European political regions, such as those discussed in the above chapters. These would have been, in Provence (Narbonne), the Narbonnese rex Judaeorum; in Austrasia (Mainz), the chief political official (the title is unknown), beginning with the arrival there of Qalonymus of Lucca; in Anjou, a personage such as Joseph Bonfils who was said to have "led the kingdom" there; in Champagne (Reinis and Troyes), an authoritative Jewish figure such as Jacob ben Meir (Rabbenu Tam) during the period of his service to Louis VII;<sup>29</sup> and in Normandy (Rouen) a Jewish political figure whose power was consonant with the centrality of Rouen in the political affairs of Neustria and, later, of Normandy.

While in Palestine and Babylonia directors of the Talmudic colleges were given the title of rōsh yeshibat ge'ōn ya'aqōb ("head of the yeshibah of the 'Pride of Jacob'"-i.e., of the Lord, often shortened simply to gaon), those in the west had the simpler title rōsh yeshibah, "head of [the] yeshibah." One often meets with the yet shorter designation rab, "master." The rab was a Talmudic master as such; I am unaware of the use of the term on the Continent in the twelfth or thirteenth century with respect to a communal leader or synagogue preacher (which of course the term "rabbi" connotes in more recent centuries); and in a yeshibah of smaller size, where the rab alone lectured, the term came to be used interchangeably with rōsh yeshibah. The Latin equivalent of rab was magister, 30 Old

The use of the expression magister iudaeorum in the writings of Agobard of Lyons (ninth century) is, on the other hand, an entirely separate problem; see S. Schwarzfuchs, "France and Germany under the Early Carolingians," in C. Roth (ed.), World History of the Jewish People, XI (Rutgers, 1966), p. 128; citing MGH, Epistolae, V, pp. 165, 180, 182 and 200. For the use of this same expression in Germany in the thirteenth century, see G. Caro, Social- und Wirtschaftsgeschichte der Juden I (Leipzig, 1908), p. 432, and II (Leipzig, 1920), p. 173.

French mestre.<sup>31</sup> One finds that in medieval England, where pertinent sources have been preserved, a Talmudic scholar particularly in his role as judge in a rabbinical court would be called "Master of the Jewish Law" (magister legis judaici).<sup>32</sup> In his role as head of a school, however, an individual of this attainment would be called magister scholae judaeorum, as is evident from the case of Josce (Yosi) of Lincoln, who in 1236 is referred to specifically as the "master of the schools of the Jews of Lincoln."<sup>33</sup> When one finds that a Jew named Peytivin headed a schola in the same city in 1255, <sup>34</sup> or that the Great School of the Jews of London was attributed to Abraham son of Raby (viz., son of the eminent Rubigotsce), <sup>35</sup> this can only mean that, as in the case of a number of yeshibot of France and Germany mentioned in Hebrew sources of the twelfth and thirteenth centuries <sup>36</sup> – but not synagogues –

- 31 Thus the Paris tallage of 1292 mentions "Sarre qui fu fame au Mestre" cf. H. Géraud, Paris sous Philippe-le-Bel (Paris, 1897), p. 179; "Contesse, la fame Baru le Mestre"; "Abraham le Mestre" (ibid.).
- 32 See Stokes, ibid., pp. 51-52, citing Rigg, Select Pleas of the Jewish Exchequer, pp. 87-88. Other examples of this same expression are given by Stokes, ibid., pp. 49 (in capitulo coram Magistris de Lege sua), 53, and 54.
- 33 See Close Rolls of 1236, membrane 13, p. 236 of the official edition: "Mandatum est justiciariis ad custodiam Judeorum assignatis quod per sacramentum proborum et legalium hominum diligenter inquirant et extendant quantum terra Mar. de Paris. in villa Lincoln., que est vadium Joscei, Judei, magistri scolarum Judeorum Linc. . . ."

  Josce was evidently in charge of both the lower and higher schools of this city. Surprisingly, this valuable passage is not discussed by Roth in his Intellectual Activities of Medieval English Jewry.
- 34 See d'Blossiers Tovey, Anglia Judaica (Oxford, 1738), p. 137, "...ad faciendam plenioram inquisitionem qui fuerunt de Schola Peytivini Magni qui fugit..."; and my "Nature et destination," p. 158. In this sentence, "Magni" may, given the abbreviations in the original manuscript, be an error for "Magister."
- 35 See Memorandum Role 19 Ed. II, pt. 2, membrane 42 ("Nature et destination," p. 158): "... inter terram et magnam Scolam Judaeorum quae fuit Abrahae filii Raby versus aquilonem ..."
- 36 These included the school of Judah b. Qalonymus at Mainz or Spire, of Abraham b. David at Posquières, of other Provencal scholars mentioned in the *Itinerary* of Benjamin of Tudela, and, in the thirteenth century, the school of Meshullam at Béziers and of Meir of Rothenburg either in that city or in Worms; cf. my "Nature et destination," pp. 119–20, 123–24, 138, and 159, and discussions in the above chapters. The schools attributed to individual masters were, however, not necessarily of a private rather than a communal nature: Thus in one and the same sentence the school of Paris, connected so prominently in the thirteenth century with Judah Sire Leon and, after 1224, with Yehiel of Paris, is referred to both as "his (i.e. Yehiel's) yeshibah" and as the midrāsh hagādōl deparis, "the great academy of Paris" even after its removal to Palestine under Yehiel's leadership. See the

<sup>29</sup> Until at least 1147 Tam was evidently living at Reims, see above, pp. 227-28.

<sup>30</sup> See for example the Lincoln document published by M.D. Davis, Shetarot (London, 1888), p. 287, in which the name Rab Berakhiah is translated in the Latin portion of the deed as Magister Benedictus. Cf. further H.P. Stokes, Studies in Anglo-Jewish History (Edinburgh, 1913), pp. 56-67. For a list of the Jewish magistri of England, see C. Roth, The Intellectual Activities of Medieval English Jewry, pp. 13-14.

these were schools closely associated in the public mind with their directors. The identical expression, magister scholae judaeorum, is reflected in a French source as late as the end of the fourteenth century which refers to Joseph of Treves as the "maître de l'école des Juiss" in Besancon. 37 It may be assumed that as maoister in Jewish contexts stood for a Talmudic master. so would forms of scolar (escolier, etc.) stand for his disciples, just as masters and students of the Sorbonne would be together referred to as "magistrorum et scolarium de Sorbona Parisius."38 On the other hand. synagogue functionaries invariably had different titles such as évesk (évêque). sacerdos, episcopus, cappelanus or chapelein. 39 In England the term denoting the chief official of the lews during the thirteenth century was presbyter rather than magister, 40 while in France Jewish communal officials are not known to have borne the latter title. The connection of magister with schola alone indicates the purely academic nature of the latter institution, a fact highlighted by non-use of the term magister in connection with synagoga in any verifiable source. This reflects precisely the situation in Hebrew texts of medieval France, which (as mentioned above) name lewish figures of importance in connection with academies but never with synagogues; for the synagogues of northwestern Europe were Jewish communal institutions not prominently connected with, or owned by, individuals. 41

pertinent citation in B. Dinur, Yisrā'el bagōlāh II, vi (Tel-Aviv, 1972), p. 59 (citing Hame'amer 3, p. 51 = Bib. Nationale MS Heb. 312).

37 See Blumenkranz, "Inventaire Archéologique," p. 316, citing Archives Communales Besançon BB 2, fol. 278 verso. (Comp. M. Prince, J. Berland, and G. Gazier, *Inventaire sommaire des AC de Besançon*, Besançon 1912.) (This Joseph evidently was rabbi at Dijon circa 1391, see Gross, Gallia, p. 242.)

38 See P. Glorieux, Aux origines de la Sorbonne. II. Le Cartulaire (Paris, 1965), p. 470 (a deed of AD 1289).

39 See Stokes, Studies in Anglo-Jewish History (Edinburgh, 1913), pp. 19-47.

40 Stokes, ibid., pp. 23-43. Matthew Paris called the chief Jewish official of England the Pontifex of the Jews, cf. Stokes, Studies, p. 41.

41 C. Roth, A History of the Jews in England (Oxford, 1964), pp. 117 f., 279, following Blondheim, Les parlers judéo-romans et la vetus latina (Paris, 1925), pp. 106-08, believed that schola judaeorum meant a synagogue, and thus concluded that references to scholae connected with named individuals indicated that the English synagogues were "mostly small establishments, often maintained by wealthy magnates in their own houses" (op. cit., p. 117). No Hebrew source of northwestern Europe, however, supports this view. Only yeshibot are, in those sources, sometimes connected with individuals – never synagogues. Roth appears to have been influenced in his view by Rigg, who had earlier stated (Select Pleas, p. 136) that "schola judaeorum certainly denotes the synagogue." Rigg, however, evidently did not compare the Latin data with the evidence in Hebrew sources, and the latter apparently were also not considered fully by Roth, whose view is

From the above observations it becomes clear that, in many towns and cities of western Europe, Jewish schools and academies of learning could be found during the Middle Ages, and that the Latin term designating them was scola or schola, the counterparts of the Hebrew expressions yeshibah and bet midrash. The term scola, however, had a somewhat wider meaning, taking in as well the lower schools of the Jews. Thus Josce was master of the "schools" (scolarum) of the Jews of Lincoln, and reference is made to the "schools" of the Jews of Toulouse as well as to the "minor schools" (scole inferiores) at Narbonne, which were housed together in one building. 42 In Paris as well, there were, in 1288, the "schools of the Jews" (scolae Judaeonum) located in a building in the rue Reginald (Regnaut) le Harpeur, 43 and in 1307, a building in which had been housed "schools" of the Jews, located in the Rue de la Tacherie. 44 These latter passages show clearly the academic signification

followed by V. D. Lipman, The Jews of Medieval Norwich (London, 1967), p. 124, with respect to the Norwich Jewry, against the view of Blomefield (above, note 14). (The building in Cambridge mentioned by Thomas d'Eccleston as an old "synagoga" which had been taken over in 1225 by the Franciscans for living quarters, and connected with which were the living quarters of a Benjamin [whom Roth calls a "Magister" without reference however, to a known text, op. cit., p. 117], had evidently been a Jewish school, with various rooms easily converted into living quarters for the monks. Schools and synagogues were sometimes confused by individuals who had no clear idea of the functions and importance of Jewish academic institutions: thus, in commenting on the use of the term "université" in a French translation of Arias Montana's Latin translation of Benjamin of Tudela's Itinerary, Bergeron [Voyages du Célèbre Benjamin, col. 2, note C] states that the meaning of that term is "sinagogue, ou Ecole, avec les Rabbins et leurs Disciples.")

- 42 See Luce, "Catalogue des documents," REJ 2 (1881): nos. XXVI, XXIX, XLII (Toulouse) and LXI (Narbonne). That the scole inferiores at Narbonne were located in a single building is shown by Luce's description (ibid., p. 51): "(Vente) d'une maison ou étaient les petites ecoles des Juifs, 'scole inferiores'."
- 43 See P. Glorieux, Cartulaire de la Sorbonne (Paris, 1965), no. 382, p. 470: sitam ultra parvum pontem ante Scolas Judeorum.
- 44 See Luce, "Catalogue des documents," p. 47, no. LIV: "1307, Décembre, Paris. Donation par Philippe IV à Jean de Provins . . . d'une maison située à Paris, en la rue de la Thacherie . . . maison où les Juiss avaient coutume de tenir leurs écoles." (The document has apparently not been published.) Fawtier, Registres du Trésor des Chartes, I, p. 169, no. 940, following his belief that schola judaeorum means a synagogue, describes this as a gift of a "maison . . . dans laquelle les juiss avaient l'habitude de tenir leur synagogue," without referring to the description given by Luce, who properly translated all occurrences of schola as "école" and of "synagoga" as "synagogue." B. Blumenkranz ("Inventaire Archéologique," p. 363) cites Fawtier's description, but does not give the wording of the original text so as to enable the reader to know whether scola or synagoga appears there.

of the term scola; for there is no case on record where synagoga appears in the plural in connection with a single building of the Jews, and no explanation at hand to indicate why there should ever have been more than one synagogue housed in a single building in a medieval French city – whereas it is quite reasonable to infer that in some cases a lower school of the Jews was housed in the same building as that containing the higher academy, or that, as at Narbonne, lower schools, evidently housing younger students of different ages, were located in one and the same edifice, but separate from the higher academy.

It was evidently an habitual practice to distinguish between the lower schools and higher academies, as indicated in the Second Recension of the "Rules," which refers to the lower school as the midrash qātān. At Marseille both a Scola maior and a Scola méjane or Scola minor are mentioned, 45 while it may be assumed that the complex of buildings at Narbonne known as the scole antique Judeorum — as distinct from the scole inferiores — served as the higher academy. 46 At Orléans there was an "escole petite des Juiss" (above, note 25), but also a "grande école." Other references to the lower schools are no longer extant, but the above texts, surviving only by chance, match the historical situation as known from Hebrew sources, and thus make quite clear that both lower and higher schools of the Jews could be found, as institutions within buildings of their own, in typical cities of western and northwestern Europe where Jews resided in the Middle Ages.

The basis of the belief shared by various scholars that, despite the common use of the term synagoga, scola means the same thing, is evidently the statement of Rigord to the effect that Jews equate the term sinagoga with schola (Rigord, Gesta Philippi Augusti, anno 1183), an assertion later adopted by Du Cange (Glossarium ad scriptores mediae et infimae latinitatis VII [Niort, 1896], p. 350). However, Rigord

- 45 See the citation in Du Cange, Glossarium, VII, p. 350, col. 2; "Nature et Destination," p. 159; A. Crémieux, "Les Juifs de Marseilles au Moyen Age," REJ 46 (1903): 31. H.-F.-X. de Belsunce, L'Antiquité de l'église de Marseille et la succession de ses évêques (Marseille, 3 vols., 1747-1751), II, p. 174, mentions four schools of the Jews, the three of the lower town being called, according to him, Ecole du Verger, la Méjane, and la Majeure (cited by B. Blumenkranz, "Inventaire Archéologique," p. 346, again under the rubric "synagogue"), the last two answering to the description of the lower and the higher school of other sources.
- 46 See Luce, "Catalogue des documents," p. 52: "(Vente) des maisons avec leurs appurtenances où étaient les anciennes écoles des Juiss, 'scole antique judeorum,' situées dans la paroisse Notre Dame la Major et bornées de tous côtés par des routes et de plus, au cers, par la tenure des defunts enfants d'Antoine Karanta, au prix de 620 livres de petits tournois."
- 47 See Nicolas Brussel, Nouvel examen de l'usage des fiefs en France, chapter XXIX, p. 612 note (a). (Unfortunately the Latin original of this now lost or misplaced text is not published by Brussel.)

does not state that the term for a synagogue in Christian texts was schola; moreover, he does not inform us by what terms the Jews themselves designated their schools. The terms in medieval Hebrew texts for a rabbinical school were, as already indicated, yeshibah and bet midrash – both widely used in medieval France – as distinct from the term for synagogue, bet kenesset; but there is no evidence in Rigord's chronicle that he knew this fact. If the Jews in conversing with Christians in French called their synagogues by another term, as was done on a wider basis in Germany, this is surely a matter of interest, but one cannot perceive, among a relative abundance of texts, more than four or five instances throughout the Middle A'ges where those terms are, in actual practice, used interchangeably in northwestern European writings.

The relative importance of the buildings in which the schools of the Jews were housed may be gauged, in the case of the Latin sources, from the prices which they fetched upon sale after the expulsion of the Jews from France in 1306. In Orléans the lower, or "small" school of the Jews together with two adjacent buildings sold for 140 livres Parisis, the "great" school for 340 l.P. 48 The figures for Narbonne are of greater significance since those sums paid out for the school properties appear in the context of sale of still other buildings that had belonged to the lews, <sup>49</sup> The sale prices of single private homes vary between 8 and 201 livres Tournois (the home fetching this latter price, once owned by Samuel Vidal, must have been very large and elaborate, as it exceeds the price of the next most expensive single house by 50 l.T. while the great majority of the houses were sold for between 8 and 70 l.T.). These prices may be contrasted with that of 350 l.T. for the single building which housed the scole inferiores or "lower schools" - almost twice the price of the most expensive single private dwelling – and the yet much greater price of 620 l.T. for the group of buildings housing the scole antique *Judeorum*. (The use of the plural in the case of both the "ancient" and the "inferior" scolae shows clearly that schools are indeed meant, not synagogues.) The latter figure may be contrasted with that of 420 l.T. representing the sale price of six relatively important private homes there, of 180 l.T. for two other such homes, and of a group of houses and hôtels for 310 l.T. The group of buildings constituting the scole antique Judeorum thus brought a price over three times as great as the most expensive private house situated in the Narbonnese Jewry and 200 l.T. greater than a group of six homes which, at an average of 80 l.T. per unit were themselves among the more expensive properties of the community. Even if it be assumed

<sup>48</sup> See Luce, "Catalogue des documents," pp. 17, 41 ff.; and N. Brussel, Nouvel examen de l'usage général des fiefs, p. 612, note (a).

<sup>49</sup> See Luce, *ibid.*, pp, 50-53. All the data discussed on this and the following page are found in the document described by Luce (Arch. Nat. Reg. JJ44 fos. 78-80, no. 123; cf. Saige, Les Juifs de Languedoc, pp. 281-86).

that the group of buildings making up the "Old Schools" were three or four in number, in this way allowing for the possibility of inclusion of dormitories within the complex, it is still clear that these buildings together constituted the single most valuable property of the Narbonnese Jewry. Of other communal buildings mentioned in the bill of sale, the one housing the charitable trust (Elimosine Iudeorum) was sold for 30 l.T., a group of three charity workshops ("ouvroirs") belonging to the same trust for 70 l.T., a hospice belonging to the same for 30 l.T. and the ritual baths for 61. The bill of sale did not include all the properties of the Narbonnese Jewry; there is no indication of sale either of the communal synagogue or the cemetery, nor of the undoubtedly palatial home in which the Narbonnese rex judaeorum lived (although a group of twelve houses which belonged to him, evidently as part of his hereditary allod, are indeed mentioned as being sold for 61 l.T.). There is also no mention of the sale of the mills (molendina)<sup>50</sup> and butchery<sup>51</sup> of the Narbonnese Jews, although the communal oven is indeed described as being sold.<sup>52</sup> The record described by Luce is clearly a list of only some of the properties, and the exclusion of the communal synagogue from it may indicate that this building was not sold at auction to private bidders but converted for use as a church, as happened elsewhere in France during periods of expulsion of the Jews. As far as is known, schools of the Iews in France were not converted to churches. but instead were sold to private parties and were ultimately destroyed, unlike some of the synagogues which took on new life as churches and thus were in certain cases preserved until modern times.

The relatively great value of the Jewish school properties of Narbonne and Orléans indicates that communal structures such as these were in general of greater size and architectural merit than private dwellings. This fact, corroborated by the statements of medieval Hebrew authors referring to the grandeur of the medieval Jewish a cademies that we have examined in above chapters, is now fully confirmed by the revelation of the scola judaeorum discovered at Rouen – the chief surviving monument of the medieval Jewry of northwestern Europe, and a unique addition, given its history, to the patrimony of both France and England.

## BIBLIOGRAPHY

Abraham bar Hiyya, A., Hegyön hanefesh, Leipzig 1860.

Abraham b. Isaac, Hotam tokhnit, edn. Polak, Amsterdam 1865.

Adler, M. N. (ed.), see Benjamin of Tudela.

Abraham b. Nathan of Lunel, Sefer hamanhig, Berlin 1846.

Abraham ibn Daud, Sēfer haqabbālāh, edn. G. Cohen, Philadelphia 1967.

Abraham ibn Ezra, Sefer sahūt, Fürth 1827.

Yesōd mōrā, edn. Z. Stern, Prague 1833.

see Halberstam, S.; Levy, R. and F. Cantera; Kahana, D.; Lipman, G. H.; Lipshitz, A.; Luzzatto, D. S.; Millas Vallicrosa, J.; Rosin, D.

Abrahams, I., Jewish Life in the Middle Ages, 2nd edn., London 1932.

Abrahams, I., H. P. Stokes and H. Loewe, Starts and Jewish Charters preserved in the British Museum I, Cambridge 1930; II and III, London 1932.

Abramson, S., Rab nissīm gā'on - ḥamishāh sefārīm, Jerusalem 1965.

Agus, I., Responsa of the Tosaphists, New York 1954.

Urban Civilization in Pre-Crusade Europe I, New York 1965.

Alart, B., Inventaire Sommaire des Archives départementales antérieures à 1790 I: Archives civiles, Paris 1868.

Anchel, R., Les Juiss de France, Paris 1946.

Andresen, H. (ed.), Wace's Roman de Rou et des Ducs de Normandie, Heilbronn: I, 1877 and II, 1879.

Anthiaume, A. and J. Sottas, L'astrolabe-quadrant du Musée des Antiquités de Rouen, Paris 1910.

Antoninus de Forciglioni, Secunda Pars historialis domini Antonini, Basel 1491.

Aptowitzer, A., Mābo lesēfer hārabyah, Jerusalem 1938.

Arnaud, C., Essai sur la condition des Juiss en Provence au moyen âge, Forcalquier 1879.

Aron, A., Das hebräisch-altfranzösische Glossar der Leipziger Universitäts-Bibliothek MS 102, Erlangen 1907.

Aronius, J., Regesten zur Geschichte der Juden im fränkischen und deutschen Reiche bis zum Jahre 1273, Berlin 1902.

Ashtor, E., Köröt hayehūdīm bisefārad hamuslimīt, Jerusalem: I, 1960; II, 1966.

Assemani, S. E., Bibliothecae apostolicae vaticanae I, Rome 1756.

Auvray, L., Les registres de Grégoire IX I, Paris 1896.

Azulai, H. Y. D., Shēm hagedōlīm, Leghorn 1774; Vilna 1853.

Bacher, W., "Abraham ibn Ezra dans le nord de la France," REJ 17 (1888): 300-04.

Bachrach, B. S., Early Medieval Jewish Policy in Western Europe, Minneapolis 1977.

<sup>50</sup> See P. Lauer, Recueil des Actes de Charles III le Simple I (Paris, 1940), p. 242, no. 52 (an act dated 914).

<sup>51</sup> See Devic and Vaissète, Histoire générale de Languedoc III (Toulouse, 1872), pp. 1180-81.

<sup>52</sup> See the reference to the "furnus de Judaico" in P. Laurent (ed.), Livre Vert de l'Archevêché de Narbonne (Paris, 1866) p. 28; and the description of the building sold for 110 l.T., which evidently contained this same furnace, in Luce, op. cit., p. 50.